Diese PDF-Datei ist ein Text, der mit einem Audioprogramm gut verstindlich vorgelesen werden
kann. Jeder Frage wird das Wort "Frage" vorangestellt, da nicht alle Audioprogramme Aussage und
Frage mittels der Satzmelodie unterscheiden.

Der Titel dieses Beitrags heif3t: Risiko Hebréerbrief?

Bibelstellen und andere Quellenangaben wurden zugunsten eines besseren Leseflusses moglichst
entfernt. Sie sind aber im zugehdrigen Beitrag auf der Webseite abgedruckt. Auch Kommentare und
Anmerkungen wurden in der Hor-Datei weggelassen.

Der Text gliedert sich in 7 Kapitel plus einem Aufsatz im Anhang iiber den Glaubenshelden
Jephtah.

. Kapitel - Wie beurteilte Martin Luther den Hebrderbrief und warum?
. Kapitel - Was nun ist die spezielle Besonderheit des Hebréerbriefes?

. Kapitel - Der spit eingefiigte Hebrierbrief — ein Versehen bei der Kanonbildung?

. Kapitel - Ist der Hebrierbrief ungefdhrlich, weil er "nur an die Juden" adressiert ist?
. Kapitel - Haben wir Angst vor Fragen, die gestellt werden miissen?

. Kapitel - Das Gute im Hebréderbrief — ein Gegenbeweis gegen Luthers Beurteilung?
. Kapitel - Das Fazit: der Hebrderbrief kann die Heilsgewissheit erheblich gefdhrden

. Kapitel - Wem schadet der Hebraerbrief besonders?

O© 00 3 O N K~ W N =

. Kapitel - Die erste Gruppe der Aussagen des Hebréderbriefes: die Warnungen
10. Kapitel - Zweite Gruppe der Aussagen: der wirkungslose Trost
Der ANHANG enthilt drei weitere Kapitel

11. Kapitel - Ist Jephtah, der in Hebrder 11 Vers 32 erwédhnt wird, tatsdchlich ein Vorbild des
Glaubens?

12. Kapitel - Kommentierte Quelle A: Der Kanon Muratori

13. Kapitel - Kommentierte Quelle B: Die angebliche ,,Enthiillung* des Petrus

1. Kapitel - Wie beurteilte Martin Luther den Hebrierbrief und warum?

Frage: Warum sah sich Martin Luther gezwungen, den Hebrderbrief als apokryphen Text
einzustufen, d.h. als eine mit Méngeln behaftete Predigt, die zwar manches Gute enthélt, aber nicht
in den Kanon der inspirierten Schriften hineingehdrt? Ausgerechnet Martin Luther, der doch
ansonsten Kritik an Gottes Wort nicht duldete. Wer hitte das von Martin Luther erwartet, der vor
dem Mordbefehl des Kaisers auf der Wartburg versteckt wurde und dort in aller Stille das Neue
Testament ins Deutsche iibersetzte! Wer hitte das von einem Mann erwartet, der um der
seelsorgerlichen Verantwortung und um des Gewissens willen immer wieder sein Leben aufs Spiel
gesetzt hatte! Frage: Was nur bewegte ihn dazu, bereits in seiner ersten Ausgabe des Neuen
Testamentes im Jahre 1522, etliche Textabschnitte im Hebréerbrief als nicht-inspiriert zu verwerfen
und vor ihnen zu warnen?



Luther glaubte felsenfest an die Fehlerlosigkeit der Bibel. Der Satz ,,Das Wort sie sollen lassen
stahn* aus dem bekannten Reformationslied ,,Ein feste Burg ist unser Gott™ ist allgemein bekannt.
Heute noch lernen Kinder und junge Leute in bibeltreuen Gemeinden von Anfang an dasselbe, dass
der Zweifel an der Fehlerlosigkeit der Bibel Unglauben, ja Gottlosigkeit ist, eine Siinde, die Gott
bestrafen muss und die zum AuBlenseiter in der Gemeinschaft macht. Ein fehlerloser Hebraerbrief,
dessen furchtbare Drohungen sdmtlich fiir unfehlbar gelten, das brachte Luther und das bringt auch
heute noch Christen mit bibeltreuer Prigung in schlimmste seelische Not. Wie kann man hier
helfen?

Die Kritik Martin Luthers war geradezu vernichtend. In seiner Vorrede warf er dem Hebréerbrief
vor, dass er teilweise ,,wider alle Evangelien und Briefe des Paulus® geschrieben sei. Wider alle
Evangelien — das heif3t gegen die Glaubensfreude, gegen die Heilsgewissheit, gegen die Freiheit des
Christen geschrieben.

Frage: Ist das nur Luthers Privatmeinung? Eine Ubertreibung? Es scheint zunichst so, denn in
bibeltreuen Gemeinden ist diese Warnung groftenteils unbekannt.

Bibeltreue Gldubige pflegen Luthers Einschitzung, falls sie ithnen doch einmal mitgeteilt wird,
ohne tieferes Nachdenken als belanglos einzuschétzen. Gibt es nicht bei jeder Schrift der Bibel
irgendetwas, an dem man sich stolen kann und das dann tiblicherweise einfach nicht beachtet wird?

Diesem bewéhrten Verfahren steht eine auffillige Besonderheit des Hebréerbriefes entgegen.

2. Kapitel Frage: Was nun ist die spezielle Besonderheit des Hebrierbriefes?

Folgende These steht zur Diskussion und Uberpriifung:

Der Hebrderbrief ist der einzige neutestamentliche Text, der gldubigen Christen — selten
opferbereiten Christen mit Heilsgewissheit, als solcher sie Herder 10, Vers 34 beschreibt, - mit
einem unumkehrbaren Verdammungsurteil noch zu Lebzeiten droht, weil sie zu wenig geglaubt
oder zu viel gesiindigt haben. Ein Verdammungsurteil, das auch durch tiefste Reue nicht zu dndern
ist. Ein Verdammungsurteil, das dem Gldubigen nur noch eine sichere Zukunftserwartung iibrig
lasst: die Aussicht auf ewig dauernde Folter in der Holle. Der Hebréerbrief fordert die Glaubigen zu
duBerster Hingabe und zu genauester Beachtung der Gebote auf, um diese Katastrophe nicht
eintreten zu lassen.

Glaubensfreude, Dankbarkeit fiir die Erlosungstat Jesu und Einsicht in den Unwert des
ichbezogenen Lebens sind im Hebréerbrief nicht das Motiv der Nachfolge. Die Betonung liegt auf
der ,,Stinde,,, die unter allen Umstdnden vermieden werden muss, um nicht bestraft zu werden.
Immer wieder bezeugen gutwillige und opferbereite Glaubige (nicht zuletzt Martin Luther), dass
sich der Hebrierbrief trotz manchem Guten, das er enthélt, dulerst storend auf Glaubenszuversicht
und Freude ausgewirkt, ja manche sogar in dngstliche Werkgerechtigkeit getrieben hatte.

Werkgerechtigkeit? Wie sehr hat Paulus davor einst gewarnt, vor diesem schleichenden Gift, diesem
Sauerteig, der unmerklich den Glauben durchdringen kann. Er sagte: ,,Aber nicht einmal wir selbst
oder ein Engel aus dem Himmel darf euch irgendetwas als Evangelium verkiindigen, das dem
widerspricht, was wir euch gebracht haben. Wer das tut, der soll verflucht sein!* Ende des Zitats
Paulus hielt es offenbar fiir moglich, dass sogar unter seinem Namen schéddliche Texte in Umlauf
gebracht werden konnten. Und er forderte die Glaubige auf, fragwiirdige Texte an den
Kernaussagen des Evangeliums inhaltlich zu priifen.



Es geht also nicht um leichtfertiges Zweifeln, um anmaflende Intellektualitdt, die den Glauben der
Glaubigen zu erschiittern sucht. Der Glaube ist ja bereits erschiittert, wenn gutwillige Glaubige
bezeugen, dass Glaubensfreude und Glaubenszuversicht durch einen Text massiv beschadigt wird,
ja zugrunde zu gehen droht.

3.Kapitel Der spat eingefiigte Hebrierbrief — Frage: ein Versehen bei der
Kanonbildung?

Dass der Hebréerbrief erst in der dritten Generation nach den Aposteln (zur Zeit ihrer Urenkel
quasi) in den Kanon eingefiigt wurde, erfahren wir durch das dlteste liberlieferte Kanonzeugnis, den
,Kanon Muratori®, der im Zeitraum 140-154 nach Christus verfasst wurde.Dieses enthélt den
Hebréerbrief nicht, stattdessen aber die angebliche ,.Enthiillung des Petrus,, eine sadistische
Schilderung schrecklichster Hoéllenqualen. Gottlob wurde dieses unsdgliche Machwerk spiter
wieder aus dem Kanon entfernt.

Ich kann nur allen Gldubigen dringend ans Herz legen, diese bei mir abgedruckte schreckliche
Schrift einmal zu lesen, die nach Ansicht der meisten Christen als “inspiriertes Wort Gottes™ galt,
und das bereits zu einer Zeit, als der Hebrderbrief noch gar nicht in den biblischen Kanon
aufgenommen war.

Dieser Blick in den Prozess der Kanonbildung lehrt uns eine duflerst wichtige Tatsache. Er liefert
den unumstdBlichen Beweis dafiir, dass zu dieser Zeit Fehlentscheidungen bei der Kanonbildung
moglich waren, und dass schon die frithe Kirche ein massives Interesse zeigte, Glaubige mit der
Ubertreibung des Hollenthemas zu erpressen.

Frage: Wenn der Hebréerbrief nun in diesem Verzeichnis noch gar nicht enthalten war, also erst
spater als kanonisch anerkannt wurde, wie konnen wir daher sicher ausschlieen, dass dieses
morbide Interesse bei seiner Aufnahme keine Rolle spielte? Erst im dritten Jahrhundert nach
Christus fiel die Entscheidung den Hebrderbrief in den Kanon aufzunehmen.

Martin Luther folgte mit seiner Einschidtzung der frithen Kirche, die ebenfalls den Brief an die
Hebréer nicht in den Kanon inspirierter Schriften aufgenommen hatte. Erst im 3. Jahrhundert nach
Chr. fiel die Entscheidung den Hebrierbrief in den Kanon aufzunehmen.

Die Christen, die das entschieden, hatten keinen personlichen Kontakt mehr mit den Aposteln, es
waren Menschen ,,wie du und ich®. Wenn sie diesen Text gepriift haben, um ihre Entscheidung fiir
oder gegen die Aufnahme zu treffen, warum diirfen wir es dann nicht? Frage: warum nicht? Die
Verheilung des notigen Verstindnisses gilt fiir jeden Glaubigen, der sich vom Heiligem Geist leiten
lasst. So sagt es der 1.Brie an die Korinther Kapitel 2, Verse 10 folgende. Sie gilt also auch fiir alle
Glaubige heute, sofern sie diese Voraussetzung erfiillen. denn wir konnen auf 2000 Jahre
Kirchengeschichte zuriickblicken und wissen iiber die langfristigen Auswirkungen problematischer
Bibeltexte viel besser Bescheid als diese Glaubigen damals.

Doch die traditionelle buchstabenglédubige Theologie misst dieser VerheiBung kein Gewicht bei.
Theologen gar, die in erster Linie an ihrem Einfluss und am Verbleib ihrer Klientel in einem
unmiindigen Zustand interessiert sind, reservieren diese Verheilung nur fiir sich selbst.

Etliche Christen wenden gegen eine Priifung des Hebréerbriefes ein, dass die Offenbarung unter
Androhung schwerer Strafen warnt, etwas "von den Worten dieser Weissagung wegzunehmen oder
hinzuzufiigen" (Offenbarung 22, Verse 18 bis 19). Diese Warnung bezieht sich aber ausdriicklich



nur auf das Buch der Offenbarung.

Die frithe Christenheit jedenfalls hat das Verbot nicht auf den Bibelkanon bezogen, denn die
Mehrheit der Glaubigen hat dem Kanon ja die schreckliche "Offenbarung des Petrus" hinzugefiigt
und sich an den sadistischen Schilderungen dort nicht gestort und erst nach einiger Zeit diesen Text
dann doch wieder aus dem Kanon entfernt. Vor dieser Hinzufiigung hatte also kaum jemand Angst.

Oftensichtlich ist die Warnung nicht wortlich zu verstehen. Eine derartige Warnung enthielt bereits
die Torah im 5.Buch Mose 13, Vers 1). Dennoch hatte der Prophet Maleachi hatte die Freiheit, sich
nicht daran zu halten, sondern er kritisierte das mosaische Scheidungsrecht (Maleachi 2, Vers 13 bis
16). .AuBlerdem kritisierte er die Ehe mit einer kriegsgefangenen Frau (Maleachi 2, Verse 10 bis
12), die das mosaische Recht erlaubte (im 5.Kapitel Mose 21, Verse 10 bis 14. Somit ist also die
Angst vor einer Priifung des Hebréerbriefes unbegriindet.

Die Christen des 3.Jahrhunderts, die dariiber berieten, ob er nun in die Bibel aufgenommen werden
sollte, waren Glaubige "wie du und ich". Die éltesten Dokumente des Neuen Testamentes sind der
1.Thessalonicherbrief mit der Aufforderung im 5.Kapitel Vers 17: "Priifet alles!" sowie der
Galaterbrief, in dem Paulus die Gemeinde warnt, aufzupassen, damit sich nicht unmerklich ein
verfélschtes, "ein anderes Evangelium" einschleicht, das die Glaubensfreude zerstort (Galater 1
Verse 6 bis 9. Diese beiden Texte geben den Maflstab vor, an dem alle spéter geschriebenen Texte
des Neuen Testamentes zu messen sind.

Martin Luther, der sich mit duBerstem Einsatz um Gehorsam bemiihte, machte dieser Brief selbst
nach der Entdeckung der Glaubensgerechtigkeit soviel Angst, dass er ihn schlielich nicht mehr als
verbindlichen Teil der Bibel anerkennen konnte. Wegen dieser Wirkung kommen immer wieder
Glaubige in die Seelsorge.

Bis heute wurde Martin Luthers Kritik am Hebréerbrief NIE WIDERLEGT.

Frage: Ist das nicht Anlass genug, den Hebréerbrief zu tiberpriifen? Frage: Wie kann man Glaubige,
die ihre Glaubensfreude durch ihn verloren haben, iiberzeugen, dass ihre Angste unbegriindet sind?

4.Kapitel: Frage Ist der Hebrierbrief ungefahrlich, weil er "nur an die Juden"
adressiert ist?

Viele Glaubige entschirfen den Hebréerbrief filir sich mit der Behauptung, dass er speziell ,,an die
Hebréer* gerichtet sei und deshalb sie als Heidenchristen von vornherein nicht betreffe.

Diese Auffassung ist aber nach neueren Erkenntnissen nicht haltbar. Dass die zweifellos sehr alte
Uberschrift von Anfang an zum Hebrierbrief gehort habe, ist nicht bewiesen. (siehe dazu auch die
Wuppertaler Studienbibel 1983, Seite 19) Die Kldrung der Frage, ob sie nun dazu gehort oder nicht,
schlieft zudem nicht zwingend aus, dass die bedrohlichen Inhalte nicht auch fiir Heidenchristen
gelten konnten. So gebraucht Paulus auf die Bestrafung der Israeliten zu Zeit der Wiistenwanderung
als warnendes Beispiel fiir dhnliches Fehlverhalten der Heidenchristen zu Korinth. Auch aus
judischen Gesetzen wird eine Nutzanwendung fiir nicht-jlidische Christen gezogen.

Frage: Warum wird immer wieder wahrheitswidrig gelehrt (zum Beispiel von John McArthur,
Scofield u.a.), dass der Hebréerbrief seine schrecklichen Drohungen nur an ,,unbekehrte Juden
richtet, obwohl Hebrder 10, Verse 26 fodgende diese Drohungen mit dem Wort ,,WIR* klar auf
samtliche Empfanger des Briefes ausweitet (einschlieBlich des Verfassers) und Hebrder 10, Vers 34



eindeutig die Mehrheit der Empfinger als im Glauben bewihrte Christen mit Heilsgewissheit
charakterisiert? Frage: Haben Seelsorger dngstlichen Glidubigen wirklich nichts Besseres anzubieten
als diese leicht zu durchschauende Liige, um quélende Verdammungséngste einzuddammen?

S5.Kapitel: Haben wir Angst vor Fragen, die gestellt werden miissen?

Frage: Warum werden in gewissen auf den ,,Buchstaben® fixierten Gemeinden die schlimmen
Erfahrungen des Reformators Luther mit dem Hebréderbrief und seine deutlichen Warnungen nicht
bekanntgemacht und tiberpriift?

Sowohl die Liige als auch die Verdringung zeigen, wie ratlos und verunsichert glaubige Bibellehrer
bei diesem Thema sind.

Doch wie will der Seelsorger dann Betroffenen, die aus ihrer Angst nicht herausfinden, helfen?
Frage: Kann man es verantworten, auf eine sorgfaltige Untersuchung zu verzichten? Es wire schon
viel erreicht, wenn diese Information in der christlichen Glaubensgemeinschaft bekannt wére und
der Hebraerbrief wenigstens als umstrittener Text diskutiert werden konnte. Damit konnte schon
sehr viel seelische Not gelindert oder gar vermieden werden, wobei es dem einzelnen Glidubigen
weiter liberlassen bleiben konnte, ob er nun nach Abwégung der Argumente den Hebrierbrief noch
als hilfreiche Predigt oder eher als schédlich betrachtet.

Bei Gléubigen, die ihre Befugnis zu priifen an Theologen abgegeben haben, wird man sicher nicht
den Mut zu Fragen finden, die sich verantwortlich denkende Seelsorger stellen miissen. Leider ist
die Angst vor ehrlichen Fragen weit verbreitet. Doch war nicht Jesus selbst bereit, sich von seinen
Jiingern priifen zu lassen? Er fragte: ,,Wer von euch kann mir eine Stinde nachweisen?* (Johannes
8 Vers 46. Frage: Wenn nun Jesus gepriift werden durfte, warum soll man dann den Hebréierbrief
nicht priifen diirfen? Frage: Diirfen wir es wirklich nicht? Doch zugestanden: ehrliche Rechenschaft
ist etwas Ungewohntes in einem ideologisch verformten Christentum.

Wir jedenfalls wollen uns hier die Miihe einer Untersuchung des Hebréerbriefes machen. Frage: Ist
es tatsdchlich so, dass der Hebrderbrief mit seinen exzessiven Drohungen im Widerspruch zur
Botschaft der Paulusbriefe steht? Frage: Stimmt es, dass der Hebrierbrief gutwilligen Glaubigen
sinnlos Angst macht, sie mit unlésbaren quilenden Fragen allein ldsst und weit entfernt davon ist,
irgendeine liberzeugende Hilfe anzubieten? Frage: Stimmt es, dass der einzige ,,Ausweg®, den er
anbietet, perfektionistische Selbstiiberpriifung, religioser Dauerstress und  dngstliche
Werkgerechtigkeit ist? Ist es tatsdchlich so, dass dieser Brief das Geschenk der Erlosung aus
Gnaden wieder von frommer Leistung abhingig macht? Frage: Besteht tatsédchlich die Gefahr, dass
dadurch bei sorgfiltig denkenden Gléubigen Glaubensfreude und Heilsgewissheit erheblich
beschadigt wird? Frage: Oder lésst sich die Warnung Luthers mit verbesserter Theologie zuverldssig
entkréften? Frage: Welchen speziellen Auftrag hat der Hebréerbrief? Frage: Was ist sein spezieller
Gewinn fiir den Gldubigen, den andere Texte der Bibel nicht erbringen konnen? Frage: Ist dieser
Nutzen grofer als eventuelle Nebenwirkungen?

Die folgende Untersuchung versucht eine Antwort auf diese Frage zu finden. Als Hilfe zur
Beurteilung dient uns natlirlich der Qualititsmafistab Jesu, die Gebote der ,,Barmherzigkeit,
Gerechtigkeit, Verlédsslichkeit* laut Matthdus 23, Vers 23, die glaubwiirdige Liebe charakterisieren
und fiir ithn die wichtigsten Gebote waren.



6.Kapitel: Das Gute im Hebrierbrief — ein Gegenbeweis gegen Luthers
Beurteilung?

Dass der Hebréerbrief auch viel Gutes und Wahres enthélt, wird von Martin Luther bestitigt. Diese
Tatsache macht aber eine Uberpriifung an den Kernaussagen des Evangeliums nicht iiberfliissig.
Denn die Predigt der Werkgerechtigkeit ist nie nur negativ! Sie wird immer zugleich mit vielen
Aussagen, die gut und wertvoll sind, zusammen angeboten. Das ist auch logisch: pure
Werkgerechtigkeit wiirde sofort abstolend wirken — wenn die Horer das bitter schmeckende Gift
schlucken sollen, dann muss es in Zuckerware eingepackt sein. Nur so entsteht der Fehlschluss,
dass das Bedenkliche im Text doch zum Guten dazu gehdren und deswegen irgendwie notwendig
und sinnvoll sein miisse.

Erstens: Die Attraktivitit des Hebréderbriefes beruht vor allem auf einer detaillierten
Zusammenschau von alttestamentlichem Priester- und Opferdienst und der Erlosungstat Jesu, die
auch Luther lobte. Eine Interpretation des alttestamentlichen Kultus als Hinweis auf
neutestamentliche Heilstatsachen wird jedoch auch von Glidubigen heute geleistet (zum Beispiel
durch Beitrdge von Zac Poonen, Roger Liebi, Georg Brinke zur Symbolik der Stiftshiitte). Diese
Bibellehrer legen die Bibel tiefsinnig aus, erwerben aber damit keine Legitimation, in den Kanon
biblischer Schriften aufgenommen zu werden.

Ein weiteres Highlight des Hebréerbriefes ist auch die Zusammenstellung der Glaubensvorbilder im
11.Kapitel, wobei aber im 32.Vers die Einschitzung Jephtas als Glaubensvorbild sehr unangenehm
auffillt weil die destruktive, dumme und schédliche Gesetzeserfiillung Jephtas damit aufgewertet
wird. Details dazu liefert unser Beitrag "Jephta — ein Glaubensheld?"

Zweitens: Auffillig ist die herausragende Formulierungskunst des Verfassers, die an etlichen Stellen
den Brief aufwertet. Doch es ist voreilig, ohne weitere Untersuchung aus der Formulierungskunst
des Verfassers einen automatischen Schluss auf die Kanontauglichkeit zu ziehen. Etliche seiner
schonen “Juwelspriiche” stehen in so krassem Widerspruch zu seinen fragwiirdigen Aussagen, dass
der Gedanke sehr nahe liegt, dass der Verfasser aus einem urchristlichen Zitatenschatz zitiert hat.

Dass im Hebrderbrief hiufig auf andere Bibeltexte Bezug genommen wird bzw. diese weiter
ausgefilhrt werden, bedeutet — wie wir sehen werden — nicht automatisch, dass die
Uberzeugungskraft dieser Texte im Hebrderbrief die gleiche geblieben ist.

7.Kapitel: Wem schadet der Hebrierbrief besonders?

Besonders schéddlich wirkt sich der Hebrderbrief auf Glaubige aus, die viele Schicksalsschlige
hinnehmen miissen, unter schweren Krankheiten leiden und befiirchten, dass sie ihre Gebete
vielleicht deshalb nicht erhort werden, weil sie irgendwann ein Wort gegen den Heiligen Geist oder
gegen vom Geist geleitete Glaubige gesagt haben. Manche kdnnen sich gar nicht an alle abfilligen
Worte erinnern, die sie in ihrer nichtchristlichen Zeit gesagt haben, andere sind durch die Furcht vor
dieser Siinde innerlich so blockiert, dass eine Stresssituation eben gerade diese Beschimpfung
ausldsen kann, die sie unter gar keine Umsténden wollen.

Die {ibliche seelsorgerliche Hilfe in solchen Fillen ist der Hinweis, dass gerade die Reue ein
sicheres Zeichen dafiir ist, dass Gott im betreffenden Menschen noch am Wirken ist und ihn deshalb
nicht aufgegeben hat. Gerade dieser Trost, der schon in grausamer Seelennot vielen geholfen hat,
wird durch den Hebréierbrief zunichte gemacht, der mehrfach betont, dass Gott Menschen trotz ihrer



Reue — trotz ehrlicher, titiger Reue! - verdammt und zugrunde richtet, wenn sie in irgendeiner
Weise zu schwer, zu haufig, oder ,,mutwillig gesiindigt haben (Hebrder 10.Kapitel, Verse 26
folgende und 12.Kapitel, Verse 16 bis 17 )

Frage: Was bleibt dann als Hilfe {ibrig? Was kann der Seelsorger anderes sagen, als dass nach seiner
Sicht der Betroffenen ,,wahrscheinlich nicht* in die Holle kommt. Dass das keine Hilfe ist, leuchtet
unmittelbar ein. Was soll der Optimismus des Nichtbetroffenen niitzen? Wer kann denn im Ernst
Gott noch vertrauen, ihn gar lieben, wenn er mit 5% Wahrscheinlichkeit in der ewigen Folter der
Hoélle landet? Das ist doch schon das Todesurteil fiir die Seele und den personlichen Glauben.
Nichtsdestotrotz gibt es nicht wenige (geistig sehr sparsam ausgestattete) Seelsorger, die die
Qualitét solcher ,,Antworten* als zufriedenstellend erachten.

Zugegeben: es sind nur wenige Gliubige, die von der Angst vor unvergebbarer Siinde gequilt
werden. Paulus sieht die Gemeinschaft der Glidubigen als ,,Leib Christi,,, als ein Korper, in dem die
Glieder einander brauchen und insbesondere die verletzbarsten Glieder besonders schiitzen.
Bibelzitat: ,,Wir aber, die wir stark sind, sollen die Schwichen derer tragen, die nicht stark sind, und
nicht Gefallen an uns selber haben.” 1. Korinther 12, Vers 26. Deshalb muss es eine glaubwiirdige
Stellungnahme zum Hebréerbrief und eine verléssliche seelsorgerliche Antwort geben.

Der Trend in der Christenheit geht leider in die andere Richtung, was ja schon das élteste
iberlieferte Kanonzeugnis zeigt. Um den Zusammenhalt in einer Verfolgungszeit zu gewihrleisten,
scheint jedes Mittel recht, auch seelische Erpressung und Einschiichterung. Leider hat bis heute das
Zeugnis der verletzbaren und sensiblen Gliubigen so wenig Gewicht, dass eine Uberpriifung des
Hebrierbriefes an Kernaussagen der frohen Botschaft tabu erscheint.

Offensichtlich sind bei der Mehrheit der Glaubigen die glaubensstirkenden Impulse aus der
Verbindung mit Christus so schwach, dass ihr Glaube ohne eine dogmatische Denksperre kraftlos in
sich zusammensinkt. Da erscheint es gerechtfertigt — quasi als ,,Notwehr* — auf die Verzweiflung
der wenigen, sorgfiltig lesenden Mitchristen keine Riicksicht mehr zu nehmen.

Auf der Website erfolgt die detaillierte Vers-fiir-Vers-Untersuchung in Form einer tabellarischen
Ubersicht. Fiir eine Hordatei ist diese Darstellungsform weniger geeignet. Deswegen werden in
diesem Horbeitrag die einzelnen Sitze zwei Aussagegruppen zugeordnet.

8.Kapitel: Die erste Gruppe der Aussagen des Hebrierbriefes: die Warnungen

Der Hebréerbrief warnt mit hochster Eindringlichkeit vor einer Siinde, die zum unwiderruflichen
Heilsverlust fiihrt. Die Drohungen erreichen ihren Hohepunkt im zehnten und zwdolften Kapitel, wo
angekiindigt wird, dass das Schicksal ewiger Verdammnis die unausweichliche Folge dieser Siinde
ist, woran auch die tiefste Reue nichts mehr dndern konne.

Nun fragt man sich, an wen denn nun dieser Brief gerichtet ist, der mit seinen schrecklichen
Drohungen den Glaubigen von der Siinde abhalten will. Als Anrede wird sehr oft das Wort "Wir"
verwendet, womit der Verfasser ausdriicklich auch sich selbst in den Kreis der Angeredeten mit
einbezieht. Dem Kapitel 10, Vers 34 konnen wir eine prizise Beschreibung der Empfianger des
Briefes entnehmen. Dort hei3it es: ,,Denn ihr habt mit den Gefangenen gelitten und DEN RAUB
EURER GUTER MIT FREUDEN ERDULDET, WEIL IHR WISST, dass ihr eine bessere und
bleibende Habe besitzt.“Die Empfanger des Briefes sind also ,,Elitechristen, die sich bestens
bewihrt haben, die in der Verfolgung ,,den Raub ihrer Giiter mit Freuden (!) erduldet haben* weil



sie auf einen Ausgleich in der unsichtbaren Welt Gottes Himmel hofften. Welch eine
Glaubensstérke, welche griindliches Erkennen der unsichtbaren Realitét ist dazu nétig! Frage: Kann
man sich treuere Glaubige vorstellen?

Die Frage ergebt sich natiirlich, warum werden gerade solche bewdhrten Glaubige mit der
Androhung unausweichlicher Hollenstrafe gewarnt? Sie scheinen schon mit einem Fuf} ganz in die
Niéhe dieser Gefahr geraten zu sein: Im Anfang des zweiten Kapitels heiflt es ab Vers 1: Deshalb
miissen wir im hochsten Maf auf das achten, was wir gehort haben, damit wir nicht am Ziel
vorbeitreiben. Denn schon das Gesetz, das durch Engel verkiindet wurde, war verbindlich, und wer
es tibertrat oder nicht darauf héren wollte, erhielt die verdiente Strafe. Wie sollen wir da der Strafe
entgehen, wenn wir eine so grofiartige Rettungsbotschaft missachten? Ende des Bibelzitats.

Obwohl die Dringlichkeit der Warnung kaum noch gesteigert werden kann, so bleibt doch unklar
und nebulds, was die zu vermeidende Siinde denn nun genau beinhaltet. Natiirlich denkt man zuerst
an die Lasterung gegen den Heiligen Geist, aber schon im dritten und vierten Kapitel wird die
unverzeihliche Siinde mit einem ganz anderen Gedanken in Verbindung gebracht, mit dem
zeitweiligen Unglauben. Der Hebréerbrief erinnert an das Beispiel der Israeliten, denen kurz vor
dem Ziel der Eintritt in das verheilene Land versagt wurde, ,,wegen ihres Unglaubens®.

Bibelzitat: ,,... wo mich eure Viiter versuchten und priiften und hatten doch meine Werke gesehen
vierzig Jahre lang. Darum ziirnte ich diesem Geschlecht und sprach: Immer irren sie im Herzen!
Aber sie verstanden meine Wege nicht, sodass ich schwor in meinem Zorn: Sie sollen nicht
eingehen in meine Ruhe.“ Ende des Bibelzitats aus Hebrder 3, Verse 9 bis 11. Auf diese Drohung
folgt die Aufforderung: ,,So lasst uns nun bemiiht sein, in diese Ruhe einzugehen, damit nicht
jemand zu Fall komme wie in diesem Beispiel des Ungehorsams.* Hebrder 4 Vers 11.

Die Details des Ereignisses werden im vierten Buch Mose Kapitel 14, Verse 39 folgende berichtet.
Das Volk hatte sich geweigert, den Kampf mit den iibermichtig erscheinenden Bewohnern zu
beginnen. Daraufhin wird ihm der Kampf verboten und angekiindigt, dass alle fiir den Rest ihres
Lebens in der Wiiste bleiben und dort sterben sollten. Nun bereuten die Israeliten ihren Kleinmut,
und erkldrten sich zum Kampf bereit. Mose wiederholte das Verbot und warnte, dass die
HeilsverheiBung durch die Siinde des zeitweiligen Unglaubens nunmehr zunichte geworden und der
grofite Einsatz aussichtslos sei. Die Israeliten begannen dennoch tollkiihn den Krieg und wurden
vernichtend geschlagen. Die Ubriggebliebenen fristeten ein trostloses Leben in der Wiiste.

Der Verfasser des Hebrierbriefes bezieht nun das Beispiel aus dem Mosebuch auf die in Hebréer
10, Vers 34 beschriebenen vorbildlichen Gldubigen, die hoffen, am Ende ihres Lebens in die
versprochene Heimat im Himmel einzuziehen, wo sie sich iiber Ruhe und Frieden freuen wollen.
Im dritten Kapitel Verse 10 und 11 heilt es: ,,So lasst uns nun bemiiht sein, in diese Ruhe
einzugehen, damit nicht jemand zu Fall komme wie in diesem Beispiel des Ungehorsams “.

Frage: Wie soll man das Beispiel anwenden? Frage: Was sind die Gemeinsamkeiten zwischen
damals und heute? Die Unterschiede sind doch sehr grof3! Der Glidubige heute lduft nicht mehr
hinter einer Feuersidule mehr, hindurch durch das geteilte rote Meer, nachdem all seine Feinde mit
Plagen zugrunde gerichtet wurden. Er lebt ,,im Glauben und nicht im Schauen“ . Ahnlichkeiten
zwischen damals und heute bestehen nur darin, dass der Gliaubige auch heute gegen Gebote
verstolen kann, dass er ihm ,,Siinde,, oder ,Ungehorsam, vorzuwerfen ist, die — wie die
Bergpredigt zeigt — ein Vielfaches schwerer und anspruchsvoller als die des alten Testamentes sind
und zum Beispiel auch Unterlassungen mit einbeziehen:Bibelzitat: Bibelzitat: ,,Wer nun weiB,
Gutes zu tun, und tut’s nicht, dem ist’s Siinde.“ (Jakobus 4, Vers 17) .

Frage: Inwiefern kann denn das damalige Geschehen ein ,,Beispiel* fiir heutiges Fehlverhalten sein.



Wie in Kapitel 3, Vers 11 behauptet wird. ? Das erlduternde Beispiel aus dem Alten Testament
bezieht sich eindeutig auf voriibergehendes (!) Misstrauen, denn die Israeliten, die als
abschreckendes Beispiel dienen sollten, bereuten ja ihren Unglauben, ja waren sogar nachtrdglich
bereit, ithr Leben in dem Kampf mit den kanaanitischen ,,Riesen* zu riskieren. Doch auch der
hochste Einsatz niitzte nichts mehr.

Der Verfasser des Hebréerbriefes préasentiert den Lesern im zwolften Kapitel noch ein weiteres
Ereignis aus dem Alten Testament mit dhnlich tragischem Ausgang. Esau hatte Jakob das
Erstgeburtsrecht verkauft und seine — hier sehr spite Reue — niitzte ihm nichts (Hebrder 12, Vers
17). Auch hier dient die Geschichte dazu, auf das dem Gldubigen heute drohende Schicksal
hinzuweisen. Besonders angesprochen sollen sich Menschen fiihlen, die mit ihrer Bitterkeit
Unfrieden in der Gemeinde anrichten.

Das ist wahrlich ein sehr pauschales Etikett, unter das auch Menschen fallen, die durch schwerstes
Schicksal traumatisiert worden sind und jeglichen Lebensmut verloren haben.

Auch hier erfiahrt der Horer wieder, dass er sich zu hiiten habe, weil sonst der Fall eintreten konnte,
dass er rettungslos verloren ist und selbst die tiefste Reue nichts mehr daran dndert. Dabei bleibt das
konkrete Versagen wieder seltsam unklar. In Kapitel 10, Vers 39 wurde vom ,,Zuriickweichen
gesprochen, das so gefihrlich ist. Dies entspricht auch dem in Kap 3 geschilderten Ereignis, in dem
ein voriibergehender Mangel an Mut die Tiir zum verheilenen Land fiir immer verschloss.

Frage: Was sollen Gldubige daraus lernen? Wovor sollen sie sich hiiten? Frage: Sollen wir daraus
lernen, dass ein kurzfristiger (!) aber wiederholter Verstol gegen das Gewissen ein &hnliches
Ergebnis haben kann, dass Gott die Geduld endgiiltig verliert, die Tiir zum Heil unwiderruflich
verschlieft, sodass dem Gldubigen die ewige Folter in der Holle sicher ist? Die Warnung im
Romerbrief 14, Vers 15 scheint diese Befiirchtung zu bestitigen, wo es heil3t, dass der, der mit
schlechtem Gewissen Verbotenes isst, zugrunde gehen wird.

Frage: Wie groB ist diese Gefahr? Frage: Steht der Glaubige stindig mit einem Bein in der Holle,
sodass man ihn jeden Tag ermahnen muss, um Himmels willen nicht zu ,,slindigen,,? Der Vers 12 im
dritten Kapitel bezieht das Wort "abfallen" auf eben den zeitweiligen Unglauben der Israeliten, der
ja bereut wurde und demzufolge nicht endgiiltig war. Bibelzitat: Seht zu, Briider und Schwestern,
dass niemand unter euch ein boses, ungldubiges Herz habe und abfalle von dem lebendigen Gott.
Ende des Bibelzitats.

Nun fragt man sich zu Recht, was denn das Wort "abfallen" alles bedeuten konnte. Frage: Ist damit
schon die innere Distanzierung von einem Gott gemeint, dessen Forderungen unerfiillbar
erscheinen? Der reiche Jiingling konnte nicht gerettet werden, weil er sich nicht dazu entschlieBen
konnte, die Forderung Jesu, ,,all seine Habe den Armen zu geben,,, zu erfiillen (Markus 10, Verse 21
folgende). Hier ist zweifellos Schwiche im Spiel und keine Bosartigkeit. Auch ,,Freundschaft mit
der Welt*“ bedeutet bereits ,,Feindschaft mit Gott*, wie der Jakobusbrief im vierten Kapitel im
4.Vers feststellt, obwohl diese Feindschaft gar nicht angestrebt werden muss. Und ein ,,Feind
Gottes* kann unversehens iiber den ,,point of no return® hinausgelangen, wie zum Beispiel Konig
Saul, der durch unvollstindige Ausfiihrung eines Gebotes ,,Gottes Feind“ wurde und dem Gott
eines Tages nicht mehr antwortete (1.Samuel 28, Vers 16 und Vers 6)

Was als ,,weltlich,,, das heiBit als ,Feindschaft gegen Gott“ anzusehen ist, unterliegt der
Deutungshoheit der Vorsteher und Bibellehrer, die nicht — wie bei Paulus — etwa den Glaubigen
Rechenschaft fiir ithr Tun schuldig sind, sondern laut Hebrderbrief ,allein Gott*, d.h. ihrer
Vorstellung von Gott, die durchaus der eines grausamen und kleinlichen Diktators nahekommen
kann. Auch solchen Bibellehrern hat der Glaubige ohne Widerstreben zu gehorchen, wenn er sich



nicht die Strafe Gottes zuziehen will. Im Kapitel 13, Vers 17 wird gewarnt, dass bereits die
Frustration der Bibellehrer durch Unfolgsamkeit stratbare ,,Siinde,, ist.

Frage: Wird hier nicht der Uberlastung des Gewissens durch iiberstrenge, engherzige, das Gewissen
iiber die MaBen belastende Auslegung grofSter Raum gegeben? Auf diese Weise liefert der
Hebrierbrief der Hierarchie ein iiberaus gro3es Missbrauchspotential.

In buchstabenhorigen Gemeinschaften ist die Versuchung sehr grof3, strenge Gebote weiter zu
verschiarfen. Das wird in vielfdltiger Weise als vorteilhaft empfunden. Zum ersten erzeugt der
rigoristische Exzess ein Selbstbewusstsein als ,,Auserwihlte® gegeniiber allen, die dieses
Leistungsniveau nicht erreichen. Er erzeugt entsprechendes Sendungsbewusstsein als ,,Gottes
Stellvertreter. Es schenkt mit der Moglichkeit das Gewissen anderer zu verschirfen, den Genuss
eines Machterlebnisses, das als Kompensation fiir Ohnmachtserfahrungen dient. Auch dient eine
Verscharfung der Normen der Profilierung der Glaubensgemeinschaft und bindet die Horer
intensiver an die Leiter und Prediger der Gemeinschaft. Dariiber hinaus entsteht auch ein Gefiihl
groBerer Nihe zu Gott und die Uberzeugung, hohe Erwartungen an Gott stellen und seinen Arm
bewegen zu diirfen.

Langfristig aber entsteht aber auch der deprimierende Eindruck einer hohen Empfindlichkeit
beziehungsweise Reizbarkeit Gottes, der die Missachtung iiberzogener Normen als ,,Feindschaft*
gegen ihn bewertet und Glaubensfreude und Heilszuversicht nachtraglich wieder auflost.

Was also genau mit ,,Siinde* gemeint ist, und wer davon besonders betroffen ist, bleibt hier und
auch im folgenden weitgehend unklar. Zunichst richtet sich der Hebréerbrief gegen das einzelne
»schwarze Schaf™, das in der Duldung von ,,Siinde* zu weit gegangen und ,,zurlickgeblieben* ist (so
in Hebréer 4, Vers 1). Doch in Kapitel 5, Vers 11 wird wieder die ganze treue Gemeinschaft als
»zuriickgeblieben® und ,,unreif* gescholten und mit der Gefahr, verdammt zu werden, konfrontiert.
Ahnlich auch im zwélften Kapitel in den Versen 15 und 25.

Ohne dass tiberhaupt klar ist, welche ,,Siinde* konkret begangen werden konnte, wird die bewéhrte
treue Gruppe mit Drohungen eingedeckt, als ob es sich um eine kurz vor dem Absterben befindliche
Laodicda-Gemeinde handeln wiirde. Dabei liegt gar kein konkretes Versagen vor. Dem Verfasser
geniigt fiir die schulmeisterliche Behandlung dieser Christen bereits die Tatsache, dass sie die
geforderte Hundertprozentigkeit im Widerstand gegen ,,die Siinde* noch nicht erreicht haben. So
sagt es Hebréer 12, Vers 4. Obwohl die Empfénger des Briefes ,,Elitechristen sind, werden sie von
dem anonymen Verfasser wie Schulkinder gemaBregelt, die zu faul sind, das kleine Einmaleins zu
lernen. In Kapitel 5 heiflt es im 12. Vers: ,,Und IHR, die ihr lingst Lehrer sein solltet, habt es
wieder notig, dass man euch die Anfangsgriinde der géttlichen Worte lehre und dass man euch
Milch gebe und nicht feste Speise,,. Ende des Bibelzitats. Dass man so mit Gldubigen umgeht, die
bereits hohen Glaubensmut bewiesen und alles fiir den Glauben geopfert haben, versteht doch kein
Mensch.

Bei einem derart harten Urteil {iber bewidhrte Christen sollte man es fiir angemessen halten, wenn
der Briefverfasser nicht anonym bleibt, sondern sich mit Namen und Auftrag legitimiert, so wie
Paulus es in allen seinen Briefen getan hat. Doch die Leser erfahren nichts dariiber. Aus der
Anonymitét heraus miissen sie sich mit den hértesten Drohungen eindecken lassen.

Ziehen wir doch einmal den Vergleich zum das Urteil des Paulus im ersten Korintherbrief, Kapitel 5
iiber einen konkreten Fall, ndmlich {iber jemanden, der eine skandalése Ehe geschlossen hatte und
uneinsichtig war. Hier kann man sehr wohl vom hartnickigen, verstockten Festhalten an der Siinde
reden, von einer fatalen Lebensentscheidung, und doch findet der Apostel auch fiir diesen
Menschen noch freundliche Worte und einen Weg zur Rettung. Im ganzen Brief spiirt der Leser die



herzliche Verbindung des Apostels zur seiner Gemeinde. In der erbarmungslosen Kailte des
Hebréerbriefes, dessen Verfassers sich nicht zu erkennen gibt, haben Gefiihle der Zuneigung keinen
Platz.

In Kapitel 6 scheint mit der unverzeihlichen Siinde der Abschied vom christlichen Glaubens
gemeint zu sein. Bibelzitat: ,,Fiir alle, die Gott schon mit seinem hellen Licht erleuchtet hat, die an
sich selbst erfahren haben, wie herrlich Gottes himmlische Gaben sind, und denen der Heilige Geist
geschenkt wurde, die Gottes gute Botschaft aufnahmen und etwas von der Kraft der ewigen Welt
kennen gelernt haben — fiir all diese Menschen ist es unmoglich, wieder zu Gott zuriickzukehren,
wenn sie sich bewusst von ihm abgewendet haben und ihm untreu geworden sind.”“ (Hebréer 6,
Verse 4 bis 6).

Auch an einer alles entscheidenden Stelle wieder verstdrende Unklarheit! Frage: Was bedeutet denn
nabfallen ? Frage: Ist ein Christ, der wiederholt weltlich gelebt hat, dadurch auch schon zum
»Feind Gottes™ geworden, der auf die Seite des ,,Widersachers* gehort? Frage: Oder geniigt auch
schon das ldngere Verharren in Unverséhnlichkeit, um als ,,Schalksknecht* das Heil zu verlieren, so
wie in Matthdus 18 in den Versen 34 und 35 gewarnt wird.

Doch nehmen wir an, was unbeweisbar ist — mit dem Wort ,,abfallen” sei nur die endgiiltige
Distanzierung vom Glauben gemeint. An den Griinden dafiir hat der Schreiber des Hebrierbriefes
kein Interesse. lhm kommen nicht einmal die einfachsten Fragen in den Sinn. Frage: Konnen nicht
schreckliche Lebenskatastrophen an der Liebe Gottes und dem Sinn des Glaubens zweifeln lassen?
Frage: Kommt es nicht immer wieder vor, dass notorische Unehrlichkeit und religiése Erpressung
in der Bibellehre ein abstoBendes Gottesbild entstehen lassen und die Anziehungskraft des Glaubens
zerstoren? Frage: Ist der Gedanke so abwegig, dass Prediger und andere Vertrauenspersonen so bose
gegen einen Glaubigen handeln konnen, dass dieser auch das Vertrauen in Gott verliert? Frage:
Wenn sich dann noch die Gemeinde auf die Seite des Taters stellt, wieviel Vertrauen in Gott bleibt
dann wohl {ibrig? Frage: Was geschieht mit Glaubigen, die durch Androhung von Folter und
Hinrichtung erpresst wurden, sich von ihrem Glauben zu distanzieren? Frage: Werden sie fiir ihr
Versagen mit ewiger Hollenfolter bestraft? Auch wenn der Verfasser gelegentlich die Worte
»Mitgefiihl,, und ,,Trost,, benutzt... Frage: wo ist hier bei ihm auch nur das geringste Verstindnis fiir
solche Zwangslagen zu sehen ? Fiir ihn gibt es nur Anpassung oder Vernichtung! Wer das
,Parteibuch® zuriickgibt, ist erledigt fiir alle Ewigkeit. Selber schuld!

Frage: Wird moglicherweise als Abschied vom Glauben bereits das langere Verharren in Siinde
gewertet?.In Hebrder 10, Verse 26 folgende heil3t es ,,Denn wenn WIR mutwillig siindigen, nachdem
wir die Erkenntnis der Wahrheit empfangen haben, bleibt hinfort kein Opfer mehr fiir die Siinden,
sondern ein schreckliches Warten auf das Gericht und ein wiitendes Feuer, das die Widersacher
verzehren wird.... Ende des Bibelzitats. Die griechische Form des Verbs bezeichnet keine einmalige,
sondern eine wiederholt praktizierte ,,Siinde*. Frage: Doch wo ist die rote Linie? Frage: Wann hat
man eine Siinde zu oft wiederholt, dass nun das Mal} voll ist?

Frage: Sind nur ,,grofe Siinden gemeint, oder auch ,kleine” Stinden? Frage: Wann ist die Siinde
,»Zu groB3* gewesen? Frage: Welche Art Siinde ist iiberhaupt gemeint? Es bleibt unklar, an welche
Art Siinde der Verfasser hier denkt. Frage: Fillt auch fortgesetzte Unterlassung des eigentlich
Richtigen darunter, wie es der Jakobusbrief im Kapitel 4, Vers 17 sagt? Frage: Konnte mutwillige
Siinde schon die fortgesetzte Verweigerung der volligen Selbstaufopferung der ,,Kreuzesnachfolge*
sein, wie sie in Matthdus 16, Vers 23 oder gar in Matthédus 19, Verse 16 folgende gefordert wird?
Frage: Kann man die mutwillige Siinde begehen, indem man der Forderung ungehorsam ist, alles
Hab und Gut bis auf das Lebensnotwendigste zur Linderung der Not der Armsten hinzugeben?
Frage: Oder ist darunter das Zuriickstellen spiritueller Prioritidten zugunsten materieller Geniisse zu
verstehen, was Hebrder 12, Vers 16 andeutet? Frage: Wie wird die Verweigerung der Forderung zu



missionieren bewertet ? Obwohl die Strafe grenzenlos grausam ist, weill niemand genau, wo denn
nun die rote Linie verlduft.

Frage: Ist eine Regung des Gewissens als ,,Stimme Gottes* zu verstehen? Frage: Ist das fortgesetzte
Handeln gegen eine Forderung des Gewissens als irreparable ,,Verstockung““zu betrachten, die mit
dem Verlust des ewigen Lebens zu bestrafen ist? Frage: Wann darf sich der Glaubige sicher fithlen?
Frage: Soll er sich auf das Urteil des Seelsorgers verlassen, der vielleicht die Gefahr herunterspielt,
um sich selbst unerlaubte Erleichterung zu gonnen? Frage: Wo soll das objektive Urteil
herkommen?

Bezieht der Hebréerbrief nun die Drohung mit der Holle sogar auf die eifrigsten Glaubigen, sollten
sie in threm Kampf gegen ,,die Siinde* nachldssig werden, so darf sich erst recht jeder angesprochen
und bedroht sehen, der von diesem hohen Niveau noch weit entfernt ist. Frage: Wird erwartet, dass
man aus Angst vor der Holle so lebt, dass man sich liber lange Phasen keiner Stinde mehr bewusst
ist und eigentlich nur noch unabsichtlich, versehentlich stindigt ?

Wie sollen unter dem Gefiihl stindiger Bedrohung Gefiihle der Dankbarkeit, Wertschdtzung oder
gar Liebe zu Gott entstehen? Frage: Ist es nicht reichlich naiv, von seelischer Erpressung einen
Fortschritt in der Charakterbildung zu erwarten, wo doch die freiwillige Entscheidung fiir das Gute
fiir das verwandelte Herz typisch ist? Irgendetwas davon ahnt der Verfasser des Hebréerbriefes, er
spricht es sogar in Hebréer 13, Vers 9 aus, dass ,,das Herz nur durch Gnade fest werden* kann, doch
letztlich ist thm diese wichtige Erkenntnis nicht im Geringsten klar, sodass er immer wieder den
Glaubigen mit der Androhung ewiger Vernichtung ,,motivieren” muss, womit er iibrigens auch
seiner eigenen Zusicherung eines von Angst befreiten Lebens im Vers 15 des zweiten Kapitels
widerspricht.

Vollends taktlos und widersinnig ist es, die Warnung vor unumkehrbarer Verdammung noch zu
Lebzeiten Glaubigen einzuschérfen, die bereits alles fiir den Glauben geopfert haben.. Was sollen
denn die armen Glaubigen noch alles tun? Alles geopfert und noch immer wird wie besessen Druck
gemacht! Mit seinem rigorosen Exzess erzeugt der Hebrderbrief eine Unsicherheit und seelische
Bedréngnis, die durch nichts mehr gesteigert werden kann.

Welche grausamen Seelenqualen der Hebréerbrief bei sensiblen Mitchristen anrichten kann, lésst
sich auch an dem Leidensbericht des Franz Spiera ersehen, der zur Zeit Luthers lebte und binnen
eines halben Jahres an seiner Angst elend zugrunde ging. Kapitel 10 zieht im Vers 26 wieder eine
Verbindung zur unvergebbaren Listerungssiinde. Bibelzitat: Eine wie viel hirtere Strafe, meint ihr,
wird der verdienen, der ... den Geist der Gnade schmiht? Ende des Bibelzitats.

Je langer die Erpressung mit maBlosen Forderungen und Strafen das Gewissen belastet und
verwundet, desto wahrscheinlicher ist es, dass sich der Gldubige irgendwann zu negativen
Bemerkungen hinreilen lisst. Ein dummes uniiberlegtes Wort ist schnell gesagt, was auch der
Jakobusbrief im dritten Kapitel im Vers 5 feststellt . Der von vielen geschitzte Bibellehrer Adolf
Schlatter vertrat die Auffassung, dass auch ein abfilliges Wort iiber Briider, iiber einen Bibeltext, in
dem sich der Geist Gottes duflert, ein unvergebbarer Fehltritt sein konnte. Durch die Verkettung von
absichtlicher Siinde und verbaler Entgleisung wird die Unsicherheit des Glaubigen, seine Fixierung
auf sich selbst und seine fragwiirdige Motivation, sich mit frommen Werken moglichst weit von
dieser Gefahrenzone entfernt zu platzieren, noch einmal verstérkt.

Frage: Muss bei einer Schméhung des Geistes der Heilige Geist explizit genannt werden, wie es in
Matthédus 12, Verse 22 folgende geschieht? Die Geschichte von Ananias und Saphira zeigt, dass sich
der Heilige Geist schon durch eine simple Liige personlich beleidigt sieht und mit sofortiger
Vernichtung antwortet. Auch wenn die {ibliche Auslegung beteuert, dass das Ehepaar nicht in die



Holle gekommen ist, so bleibt doch der Eindruck der &ufersten Reizbarkeit Gottes zuriick, dem
vielleicht ,,irgendein Wort* gegen irgendetwas, was mit dem Heiligen Geist in Verbindung steht,
genugt.

In Kapitel 12 wiederum wird die unverzeihliche Siinde mit einem Ereignis in der
Erzvitergeschichte, mit dem Verkauf des Erstgeburtsrechts durch Esau in Verbindung gebracht.
Frage: Was ist mit dem Verkauf des Erstgeburtsrechts, der nicht mehr riickgéingig zu machen ist,
gemeint? Niemand weill es. Nehmen wir an,, dass es in diesem Text wie in Hebréder 6, Vers 6, um
den Verlust bzw. das Verlassen des Glaubens geht. War der Anlass dafiir eine Schidigung durch die
Glaubensgemeinschaft (woran der Hinweis auf die ,,verbitterte Wurzel*“ denken ldsst), dann wird
die Glaubwiirdigkeit dieser Gemeinschaft wohl kaum durch brutale Drohungen wiederhergestellt.
Andere christliche Theologen haben den Vers im Sinne von Hebréder 10, Vers 26 interpretiert und
sind der Ansicht, dass das gewohnheitsmédflige Dulden einer Siinde einem Verzicht auf Segen
zugunsten materieller Vorteile gleichkommt und zum unwiderruflichen Ausschluss vom Heil fiihrt.

Wieder andere Seelsorger versuchen die bedrohliche Wirkung dieser Worte zu mildern, indem sie
den Schaden, den Esau hinnehmen musste, auf den Verlust des Segens begrenzen: er beinhaltet
angeblich also nur einen zeitlichen, materiellen Verlust.

Dieses Argument ist aus zwei Griinden schwach. Erstens fiihrt der Prophet Maleachi aus, dass der
Zorn Gottes sich nicht nur gegen Esau gerichtet hat, sondern auch noch seine Nachkommen
ruiniert: "Ich hasse Esau und habe sein Gebirge ode gemacht und sein Erbe den Schakalen zur
Wiiste. ... Werden sie bauen, so will ich abbrechen, und man wird sie nennen »Land des Frevels«
und »Das Volk, iiber das der HERR ewiglich ziirnt« (Maleachi 1, Verse 3-4) Ewiger Zorn! Die
Assoziationen zur ewigen Verdammnis sind wohl deutlich genug. Auch tiefste Reue éndert
demnach nichts mehr am Schicksal, von Gott verworfen zu sein! Diese Aussage wurde bereits im 3.
und 4. Kapitel am Beispiel der Israeliten illustriert, deren titige Reue nicht das Geringste niitzte.
Zum anderen betont der Hebrderbrief abschlieBend noch einmal die Unmoglichkeit der Verdammnis
zu entkommen und zieht einen deprimierenden Vergleich zwischen dem Alten und dem Neuem
Testament. Bibelzitat aus Hebrder 12 Vers 25: Denn wenn jene nicht entronnen sind, die den
abwiesen, der auf Erden den Willen Gottes verkiindete, wie viel weniger werden wir entrinnen,
wenn wir den abweisen, der vom Himmel her redet. Ende des Bibelzitats.

Die Formulierung ,,Wie viel weniger werden wir entrinnen" ist schon erstaunlich. Das Evangelium
des Johannes stellt die vom Hebréerbrief behauptete Relation auf den Kopf: Bibelzitat aus Johannes
1, Vers 17: ,,Mose brachte nur das Gesetz, aber wirkliche Gnade und Barmherzigkeit wurde erst
durch Jesus Christus geschenkt.” Ende des Bibelzitats. Der Hebrderbrief macht das Gegenteil. Fiir
ihn ist die neue Botschaft hundertmal schrecklicher als die alte. Frage: Wieviel Sinn soll das
machen, wenn im Neuen Bund nicht nur die Forderungen das Maximum erreichen, sondern auch
noch die Strafen fiir deren Missachtung aufs Grausamste verschérft werden? Frage: Macht nicht der
Hebréerbrief damit dasselbe wie der dumme Konig Rehabeam, der sein Volk schockierte, vergleiche
mit 1.Konige 12 Vers 14? ,Nun, Vater Mose hat auf euch ein schweres Joch gelegt, ich aber,
Christus, will’s euch noch schwerer machen. Mein Vater hat euch mit Peitschen geziichtigt, ich will
euch mit todlichen Skorpionen ziichtigen,,? Frage: Das sollen wir glauben?

Frage: Wie viel kann dann das wundervoll formulierte Versprechen, das der Hebréderbrief gleich zu
Beginn im Vers 15 des zweiten Kapitels gibt, dann noch bedeuten? ,,Jesus hat durch den Tod die
Macht genommen dem, der Gewalt iiber den Tod hatte, namlich dem Teufel, um die zu erlésen, die
durch Furcht vor dem Tod im ganzen Leben Knechte sein mussten* . Frage: Wie passen die
erbarmungslosen Textabschnitte im Hebrderbrief zum ehrlich gemeinten Satz des Paulus im
Galaterbrief, Kapitel 5 Vers 1: ,,Zur Freiheit hat uns Christus befreit. Steht fest und lasst euch nicht
wieder das Joch der Knechtschaft auferlegen‘? Frage: Wie soll der Glaubige ,,feststehen* und sich



der Freiheit erfreuen konnen, wenn der Hebréerbrief im 12 Kapitel Vers 4 vollen Einsatz ,,bis aufs
Blut* fordert und jedem, der ,,zurlickbleibt®, mit der Holle droht?

Jetzt kommen wir zur zweiten Gruppe der Aussagen im Hebraerbrief.

9.Kapitel: Zweite Gruppe der Aussagen: der wirkungslose Trost

Auf den ersten Blick klingt der Hebrderbrief manchmal sehr freundlich. In Hebrder 12 Vers 6 heif3t
es: wen der Herr lieb hat, den ziichtigt er, und er schligt jeden Sohn, den er annimmt. Ende des
Bibelzitats. Der Hebrderbrief lehrt aber keine von Liebe und Vertrauen geprédgte Vater-Sohn-
Beziehung zwischen Gott und dem Gldubigen, sondern de facto eine knallharte Sklave-Herr-
Beziehung, in der sowohl die Forderungen wie auch die Strafen maflos und unendlich viel hérter
sind als zu Moses Zeiten. Auch wenn hier wieder hohl und phrasenhaft von ,,Sohnschaft* geredet
wird wie andernorts von ,,Mitgefiihl“ und ,,Trost* , so bleibt doch eines klar: sollte der ,,Sohn*
seinem anspruchsvollen ,,Vater nicht mehr geniigen und ,,zuriickbleiben® , ergeht es ihm
schlimmer als jedem Tier im Schlachthaus. Das ist schon grotesk.

Trostworte machen wenig Sinn, wenn sie in unaufldslichem Gegensatz zu Drohworten stehen.
Geradezu grotesk ist es, dass Gott Christen, die in einer existenzgefdhrdenden Situation zeitweilig
den Mut verlieren, mit der Holle droht. Diesen Schluss muss man ja aus dem Vergleich mit den
Israeliten ziehen, die zeitweilig den Mut verloren, gegen die hiinenhaften Landesbewohner zu
kdmpfen, und zur Strafe endgiiltig aus dem verheiBlenen Land ausgeschlossen wurden. Im vierten
Kapitel Vers 3 heillt es: Ich schwor in meinem Zorn: Sie sollen nicht in meine Ruhe eingehen Ende
des Bibelzitats.

Wenn Gott ,,schwort® (1), dass alle, die ,,heute in irgendeinem Punkt ungehorsam sind oder zu viel
zweifeln, mit Sicherheit in der Holle landen, welchen ,,Trost™ soll dann sein ganz anders lautender
»E1d“ im sechsten Kapitel Vers 18 bieten, der dem Heil noch eine Chance gibt. Bibelzitat:
Menschen schworen ja bei dem Hoheren, und der Eid dient ihnen zur Bekrdftigung und macht aller
Widerrede ein Ende. Darum hat Gott, als er den Erben der Verheiffung noch kriftiger beweisen
wollte, dass sein Ratschluss nicht wankt, sich noch mit einem Eid verbiirgt. So sollten wir durch
zwei Zusagen, die nicht wanken — denn es ist unmoglich, dass Gott mit ihnen liigt —, einen starken
Trost haben, die wir unsre Zuflucht dazu genommen haben, festzuhalten an der angebotenen
Hoffnung. Ende des Bibelzitats.

Sicherheitshalber — so warnt der Hebréderbrief - soll der Glaubige sofort gehorchen, weil verspéteter
Gehorsam moglicherweise verworfen wird und den Ausschluss vom Reich Gottes nach sich zieht:
In Hebrder 3 Vers 15heillt es: Heute, wenn ihr seine Stimme hort, so verstockt eure Herzen nicht.
Ende des Bibelzitats. Frage: Wenn jemand gestern, vorgestern oder noch frither den Ruf zum
Gehorsam gehdrt und ignoriert hat, welcher ,,Eid Gottes™ gilt dann? Frage: Was sollen, diirfen,
konnen wir glauben, wenn das ,,Heute* bereits gestern war? Frage: Dem ,,Eid* in Hebréer 4, Vers 3,
der allen, die den Ruf ignoriert haben und weiter ,,mutwillig gesilindigt“ haben, die ewige
Verdammnis zusichert , oder dem ,,Eid“ in Hebréder 6, Vers 10 bis 12, der einen starken Trost liefern
soll? Zwei Eide, die sich logisch widersprechen, das ist doch wirklich eine abenteuerliche
Konstruktion.

Frage: Was soll der Vergleich mit dem Eid, der mit Abraham geschlossen wurde? Dieser Eid war
doch ganz anderer Art. Abraham wurde mit einem Fid die Entschlossenheit Gottes deutlich
gemacht, seinen Herzenswunsch nicht zu vergessen. Diese VerheiBung war vom Tun Abrahams
unabhingig — worauf Paulus nachdriicklich im vierten Kapitel des Romerbriefes hinweist. Bei der



Verheilung des Heils macht hingegen solch ein ,,Eid*“ iiberhaupt keinen Sinn, wenn das Heil
derartig von eigenem Wohlverhalten, von der Vermeidung des zeitweiligen Unglaubens und
»mutwilliger Stinde* und von duBlerster Hingabe abhéngig ist, wie es der Hebréerbrief behauptet.
Wem fillt dazu nicht das Wort Jesu ein? In Matthdus 52 Verse 34 bis 37 heilt es: ,,Ich aber sage
euch, dass ihr iiberhaupt nicht schwéren sollt, ... Eure Rede aber sei: Ja, ja; nein, nein. Es ist nicht
gut, dariiber hinauszugehen.“Ende des Bibelzitats.

Frage: Was ist auf den Trost zu geben im dritten Kapitel des Hebréderbriefes, Vers 6? Bibelzitat:
Gottes Haus sind wir, wenn wir die Zuversicht und das Riihmen der Hoffnung bis zum Ende
standhaft festhalten. Ende des Bibelzitats. Hier scheint einfacher Optimismus und das Bezeugen der
eigenen Errettung zu geniigen, um sich des Heils gewiss fiihlen zu kdnnen. Doch so einfach ist es
nun auch nicht! Jesus selbst warnte vor unangebrachtem Optimismus: In .Matthdus 7 Verse 31
folgende heilit es: ,,Nicht alle die Herr sagen werden, kommen ins Himmelreich. Ende des
Bibelzitats. Auch das Gleichnis von den 10 Jungfrauen warnt vor unberechtigtem Optimismus
(Mitthaus 25, Verse 1 folgende) Der Glaube, der keine geistgewirkten Taten Gottes aufzuweisen
hat, ist tot und endet mit den Teufeln in der Hélle, wie der Jakobusbrief im zweiten Kapitel warnt.
Geistgewirkte Taten sind freiwillig und durch die Geistesfriichte Liebe und Freude gekennzeichnet.
Gléaubige nun, die bereits unter der Angst leiden, den point of no return durch Mangel an Glauben
oder durch ,mutwillige Siinde* iiberschritten zu haben, bringen iiberhaupt keine Taten mehr aus
Liebe und Freude zustande. Auch ist keine Zuversicht mehr da, die festgehalten werden kann.

Christen, die die Bibel wenig lesen und Problemstellen verdringen konnen, — und das ist die
tiberwiegende Mehrzahl — werden sich durch diesen Vers in ihrem Heilsoptimismus bestitigt sehen.
Sorgfiltig lesende Glaubige indes erkennen, dass Optimismus nicht geniigt und werden folglich ihre
Angst nicht los.

Zweifellos enthilt der Hebrierbrief noch weitere wundervoll formulierte Trostworte, indes sie
bleiben in seinem Kontext seltsam kraftlos. In Hebrder 2 Vers 15 heilit es: Er hat die erlost, die
durch Furcht vor dem Tod im ganzen Leben Knechte sein mussten. In Hebrder 2 Vers 17 heifit es:
Daher musste der Sohn in allem seinen Briidern gleich werden, auf dass er barmherzig wiirde und
ein treuer Hohepriester vor Gott, zu siihnen die Stinden des Volkes. In Hebrder 4 Vers 15 heilit es:
Denn wir haben nicht einen Hohenpriester, der nicht kénnte mit leiden mit unserer Schwachheit,
sondern der versucht worden ist in allem wie wir, doch ohne Siinde. Ende des Bibelzitats. Wiederum
ein Versprechen in schoner Formulierung, doch im Hebréerbrief ohne konkreten Inhalt. Der Begriff
»Mitgefiihl Christi“ scheint anzudeuten, dass ein gewisses Mal3} von ,,Zurilickbleiben* hinter den
hohen Forderungen toleriert wird, doch wie groB3 ist diese Toleranz? Niemand weill es. Jesus
jammerte das Volk (so heifit es in Matthidus 9 Vers 36), doch die bedngstigende Perspektive, dass
von den vielen Menschen nur wenige den Weg an der ewigen Hollenfolter vorbei ins Reich Gottes
finden werden, steht dazu offenbar nicht in Widerspruch (Matthidus 7 Vers 14). Entsprechend darf
der Glaubige, der Angst hat, in die Holle zu kommen, des ,,Mitgefiihls Christi* sicher sein, ohne
dass dieses Mitgefiihl etwas an seinem schrecklichen Schicksal d&ndern kann.

Der Verfasser des Hebrierbriefes scheint diese Widerspriichlichkeit irgendwie zumindest zu ahnen.
Er rdt daher dem Glaubigen, sich etwas Sicherheit durch gute Werke zu verschaffen. Im sechsten
Kapitel, Vers 10 hei3it es: Denn Gott ist nicht ungerecht, dass er vergdfle euer Werk und die Liebe,
die ihr seinem Namen erwiesen habt, indem ihr den Heiligen dientet und noch dient. Ende des
Bibelzitats. Frage: Verdienste, fromme Werke als Gegengewicht zum allgegenwirtigen Risiko der
Verdammung zu Lebzeiten ? Frage: Wieviel Werke geniigen innerhalb welchen Zeitraums, damit
sich der Glaubige sicher fithlen darf? Frage: Wieviel Werke geniigen, um wiederholte
Unterlassungssiinden auszugleichen, die genauso wie Tatslinden den Zorn Gottes herautbeschwdéren
konnen? In Jakobus Vers 17 heildt es: ,,Wer etwas Gutes zu tun weifs und tut es nicht, macht sich
eines Vergehens gegen Gott schuldig.” Ende des Bibelzitats. Frage: Miissen sensible, dngstliche und



sorgfaltige Gldubige mehr leisten als optimistisch und oberfldchlich denkende Glaubige, um keine
Angst vor der Holle zu haben?

Frage: Wo ist die notwendige Abgrenzung von der Werkgerechtigkeit, die ja den Glauben ebenfalls
vollig zerstort, zu finden? Wo doch Paulus eindringlich warnt, dass auch das kleinste bisschen
Werkgerechtigkeit wie Sauerteig das ganze Leben verunreinigt! Wo er doch warnt, dass Taten zum
Zweck der Heilssicherung den Glauben véllig zerstdren. In Galater 5 Verse 1 und Vers 4 schreibt er:
Zur Freiheit hat uns Christus befreit! So steht nun fest und lasst euch nicht wieder das Joch der
Knechtschaft auflegen! ..Ihr habt Christus verloren, die ihr durch das Gesetz gerecht werden wollt,
aus der Gnade seid ihr herausgefallen.

Frage: Wenn das Motiv der guten Tat die Sorge um das eigene Heil wird, welchen Rang konnen da
Motive der Freude, Mitgefiihl, Wertschidtzung und Dankbarkeit noch haben? Auch dieser Gedanke
findet sich im Hebréerbrief seltsamerweise wieder. Im 13.Kapitel, Vers 9 schreibt er: Es ist ein
kostlich Ding, dass das Herz fest werde, welches geschieht durch Gnade. Ende des Bibelzitats. Eine
wunderschone Formulierung und unzweifelhaft wahr: Durch Gnade wird das Herz fest, nicht durch
Antreiben mit dem Gesetz und durch stindige Drohung mit der Hoélle. Der Verfasser des
Hebréerbriefes spricht es aus und versteht es dennoch nicht. Was an den hemmungslosen
Drohungen des Hebrierbrief ,,gnddig* sein soll, versteht doch kein Mensch!

Der Hebréerbrief lehrt eine Gottesbeziehung, die von Gottes Seite aus jederzeit unwiderruflich
gekiindigt werden kann, sofern der Gldubige hinter der Forderung vollkommenen Gehorsams
»zuriickbleibt,,. Immer wieder hat er damit gutwilligste Glaubige — wie einst auch Martin Luther —
uiberfliissigerweise in tiefste Verzweiflung gestiirzt.

Wer erfahren mochte, welches Unheil der Hebréderbrief im Laufe der Kirchengeschichte angerichtet
hat, der kann sich in dem Essay informieren, der unter der Adresse ,,bibelwahrheit-bibelwahn.de*
zur Verfiigung steht. Frage: Warum hat diese durch Hunderte von Leidensberichten bestens
bezeugte Tatsache in der bibeltreuen Theologie nicht das geringste Gewicht???

Was ist das flir eine schauerliche Perversion von ,,Gnade“? Charakterliche Festigkeit und die
Fahigkeit, andere Menschen aufzurichten, entsteht dadurch sicherlich nicht! Frage: Wo bleibt das
vom Hebréierbrief behauptete ,,Mitgefiihl“, das doch der ,,im Glidubigen regierende Christus fiir
seine leidenden Kinder haben sollte?

Vergleichen wir damit einmal Trostworte aus dem Alten Testament! Psalm 30, Vers 6: ,,Denn sein
Zorn wihret einen Augenblick und lebenslang seine Gnade. Den Abend lang wihret das Weinen,
aber des Morgens ist Freude oder auch Psalm 103, Vers 11: ,,Denn so hoch der Himmel iiber der
Erde ist, ldsst er seine Gnade walten iiber denen, die ihn fiirchten. So fern der Morgen ist vom
Abend, ldsst er unsre Ubertretungen von uns sein. Wie sich ein Vater tiber Kinder erbarmt, so
erbarmt sich der HERR iiber die, die ihn fiirchten.” Ende des Bibelzitats.

Frage: Macht das Sinn, dass in den Psalmen des Alten Testaments mehr Gnade zu finden ist als im
Hebrierbrief?

10.Kapitel: Das Fazit: der Hebrierbrief kann die Heilsgewissheit erheblich
gefahrden

Fazit: Wie kann jemand nur auf die Idee kommen, dass der Apostel Paulus der Verfasser des
Hebrierbriefes sein konnte? Die Briefe des Paulus sind voller Stellen, in denen er Mitgefiihl,



Anteilnahme , Trauer , Freude und echte emotionale Verbundenheit zeigt . Paulus verschweigt nicht
seine innere Zerrissenheit. Offen spricht er iiber Situationen der Uberforderung die er mit Gottes
Hilfe iiberwinden konnte. Er fiirchtet die Gefahr sich selbst zu iiberheben und betont die
Notwendigkeit niichterner Selbstpriifung.

Er mochte ein Gehilfe zur Freude sein , umwirbt seine Horer um sie vor dem Verlust der
christlichen Freiheit und Glaubensfreude zu bewahren. Wie eine Mutter leidet er fiir sie
Geburtsschmerzen, in herzlicher Weise versucht er, sie zu liberzeugen.

Dem Verfasser des Hebraerbriefes dagegen liegt so viel Empathie fern

Er scheint sich jetzt schon neben den Weltenrichter gesetzt zu haben und von hoher Warte herab
pauschal iiber alle Gldubigen zu urteilen. Wer ,,zuriickbleibt und mutlos wird ... ab in die Holle —
selber schuld! Wer an Gott zweifelt, an seine Liebe nicht mehr glauben kann, aufgrund welcher Not
auch immer, ... ab in die Holle — selber schuld! Frage: Konnten ihn nicht auch schlimme Erlebnisse
in der Glaubensgemeinschaft dazu gebracht haben? Frage: Doch wen interessieren schon die
Griinde? Wer sich vom Glauben distanziert, weil ihm bei einer Weigerung mit Folter und Tod
gedroht wird... ab in die Holle — selber schuld! - Auch wer ,,wiederholt siindigt,,, egal ob es grofe
oder kleine Schwichen und Bindungen sind, ist selber schuld, wenn er sich in der ewigen
Hollenqual wiederfindet! Recht geschieht ithm! Dass sich ein armer Mensch mit religioser
Skrupelhaftigkeit Jahr fiir Jahr zermartert, ob er die vielleicht doch die rote Linie iiberschritten und
eine Siinde zu viel begangen hat — auch das braucht niemanden zu interessieren!

Wirklich erstaunlich, dass immer wieder von gldubigen Theologen behauptet wurde, der Apostel
Paulus konnte der Schreiber des Hebréderbriefes sein! Schon aus sprachlichen Griinden ist das
duBerst unwahrscheinlich. Noch viel mehr aber aus inhaltlichen Griinden! Dass vorbildliche
Christen wie unreife Anfanger geschulmeistert und gescholten werden, dass Christen, die auf
Abwege geraten, ungeachtet ihrer Reue noch zu Lebzeiten verdammt werden kdnnen, ist ein so
schockierendes Sondergut, dass mit Verwirrung, Verunsicherung und Widerspruch in den
Gemeinden zu rechnen ist. Eben deshalb ist es nicht mehr nachvollziehbar, dass Paulus — wére er
der Verfasser — ausgerechnet hier auf die Autorisierung durch den Hinweis auf seinen apostolischen
Auftrag verzichtet, den er in allen seinen Briefen verwendet.

Die Ankiindigung am Ende des Briefes in Hebrder 13, Vers 23 mit dem Mitarbeiter des Apostels,
dem Timotheus, zu Besuch zu kommen, soll die Verfasserschaft des Paulus untermauern. Wer sich
aber die Miihe macht, genauer zu lesen und nachzudenken, der féllt auf diesen plumpen Schwindel
nicht herein.

Der Mangel an Empathie im Hebréderbrief féllt im “bibeltreuen” Mainstream so gut wie niemandem
auf. Zum Erstaunen ist das nicht, wenn man bedenkt, wie gefiihllos und riicksichtslos in
buchstabenhorigen Glaubensgemeinschaften mit theologisch Geschéddigten umgegangen wird. Der
Verfasser des Hebréderbriefes und Paulus haben sich offensichtlich nicht gekannt. Denn wenn das
stimmt, was der Hebréderbrief androht, dann hétte Paulus sich den Brief an die Galater sparen
konnen. Im Hebrderbrief bleibt von der freundschaftlichen Beziehung zwischen dem Meister und
seinem Jiinger nichts {ibrig. Schon gar nicht kann man von einer ,,Liebesbeziehung* zwischen Braut
und Brédutigam reden, wie sie die Bibel schildert. Jeglicher Herzton, jegliches Umwerben fehlt.
Unerbittlich werden Hingabe, Opfer und Selbstiiberwindung gefordert, immer das Gespenst der
ewigen Hollenfolter im Nacken.

Dem Verfasser des Hebrderbriefes kommt nirgends, nicht ein einziges Mal der Gedanke, wie sehr
seine Worte dem religidsen Missbrauch entgegenkommen, dass sie jeglichem frommen
Extremismus quasi einen Blankoscheck in die Hand geben, dass sie wieder ein dhnlich schidliches
Schriftgelehrtentum entstehen lassen wiirden wie die Pharisderkaste zur Zeit Jesu, die den
Buchstaben iiber die Barmherzigkeit stellte. Frage: Féllt es denn wirklich nicht auf? Es gibt keinen



Text zwischen den Buchdeckeln der Bibel, der religiosen Machtmenschen so wirksame Instrumente
der Bedrohung, Einschiichterung und Erpressung in die Hand gibt, wie der Hebréderbrief. (Die
Chicago-Erklarung verwendet in ihrer Einleitung den Begriff ,,Abfall* bereits fiir die Ablehnung
des Dogmas biblischer Irrtumslosigkeit!) Es gibt keinen Text, der so sehr jegliches Mitgefiihl mit
den durch fromme Gewalt Geschiddigten zu lidhmen imstande ist, keinen Text, der so sehr
pharisdische Uberheblichkeit und hartherziges Verurteilen anderer fordert wie der Hebrierbrief.

Dass eine gewisse Sorte Theologen den Hebrierbrief unbeirrbar allein Ernstes unter der Uberschrift
»frohe Botschaft“ meinen anbieten zu konnen, zeigt wie sehr durch die andressierte angebliche
Pflicht zum ,,Opfer des Verstandes® die Fahigkeit zu priifen verlorengegangen und durch
strunzdummes Nachplappern ersetzt worden ist. Frage: Wére es nicht die Pflicht jedes Bibellehrers,
alles zu tun, damit verletzliche Glaubige von vornherein einen groflen Bogen um den Sog frommer
Selbstzerfleischung machen kdnnen? Ein Bibelzitat aus dem flinften Buch Mose 22, Vers 8: Mache
ein Geldnder an deinem Dach, damit niemand herunterfdllt und du nicht Blutschuld auf dich lddst.
,, Ende des Bibelzitats.

Zweifellos erwarten Glaubige, die Tradition mit Inspiration verwechseln, ein ,.entschiedenes
Bekenntnis® zu allem, was durch die Tradition zwischen die biblischen Buchdeckel geraten ist. Sie
erwartet, dass kein Geldnder angebracht wird, weil ja dann der Eindruck entstehen konnte, dass eine
Gefahr vorhanden ist. Dieser Eindruck ist unerwinscht und deshalb ist man auch froh, wenn
Christen, die die Angst vor der Holle nicht loswerden, mdglichst bald aus der Gemeinde
verschwinden, wo sie den Erlosungsjubel nur storen.

Dann besteht auch kein Grund mehr, die Warnung Martin Luthers in der Gemeinde bekannt zu
machen. Was nur ist das Motiv? Frage: Lasst es die eigene Ehre nicht zu, dass man zugibt, sich in
einem wichtigen Punkt geirrt zu haben, ndmlich in Bezug auf die Irrtumslosigkeit und Inspiration
des Hebrierbriefes? Soviel lobende Auslegungen und Kommentare hat man zum Hebrderbrief
geschrieben. Frage: und nun soll dieser nur den Rang einer mangelhaften Predigt haben? Man hat
schlieBlich ein Gesicht zu wahren. Die eigene Anhdngerschar soll doch grofer und nicht kleiner
werden.

Frage: Warnt uns das inspirierte Wort des Paulus nicht eindringlich genug : ,,Wer Menschen gefallen
mochte, steht nicht im Dienst Christi!* so schreibt er in Galater 1 Vers 10 . Frage: Wofiir erwartet
ein solcher Bibellehrer dann eigentlich Lohn?

Wer werkgerechten Einfluss — wie er durch den Hebréerbrief vermittelt wird — duldet, um damit um
die Anerkennung der Mehrheit zu buhlen, macht sich der Verfilschung der frohen Botschaft
schuldig und ist fiir die Zerstorung von Glaubensfreude und Glaubenshoffnung bei etlichen
Mitchristen zur Verantwortung zu ziehen. Mich wundert es, dass Bibellehrer diese Gefahr so leicht
nehmen.

Leider ist in buchstabenhdrigen Glaubensgemeinschaften die Féhigkeit zur kritischen
Selbstreflexion gewohnlich schwach entwickelt. Religiose Gefiihlserlebnisse werden oft als Beweis
fiir die Richtigkeit der eigenen Sichtweise, ja sogar fiir den Auftrag, sie zu verbreiten, gewertet. Mit
dem Dogma, dass es ,,in der Bibel keine Widerspriiche gidbe®, was die Chicago-Erkldrung im
vierzehnten Artikel behauptet, werden die Kontraste und Spannungen zwischen Bibeltexten
nivelliert und zu guter Letzt gar nicht mehr wahrgenommen. Unter diesen Bedingungen kann sich
Selbstgerechtigkeit und Selbstiiberschitzung kréftig entwickeln, die den Gedanken gar nicht
aufkommen ldsst, dass wichtige Informationen fehlen.

Fiir Jesus indes war Barmherzigkeit der entscheidende Punkt. Er hat die Pharisder, die
entschiedenen Super-Glaubigen, die harte Urteile iiber iiberforderte und schwache Menschen



fillten, die den Menschen unertragliche Lasten aufbiirdeten , als ,blinde Blindenleiter
charakterisiert. ,,Was ihr dem Geringsten getan habt, das habt ihr mir getan!* Matthius 25 Vers 45.
Die Tatsache, dass immer wieder gutwillige Christen an diesem brutalen Text verzweifeln, gar
jammerlich an thm zugrunde gehen, dass sie durch lebenslanges Abfiillen mit Psychopharmaka
verkriippelt und berufsunfihig werden, findet in der bibeltreuen Glaubensgemeinschaft, die sich
viel auf ihre Einheit als Leib Christi zugute hilt, keine Beachtung. Ein betriibtes Gesicht geniigt als
Kommentar, wenn einige Christen geopfert werden miissen, damit die Mehrzahl der Glaubigen
thren gedankenlosen Optimismus pflegen kann. Alles selbstverstindlich mit bestem Gewissen!
Zumal die eigene optimistische Einschdtzung als ,,Gutmensch, der schon auf dem rechten Wege
ist, auf denkbar billigste Weise ganz automatisch durch Teilnahme an sozialen oder missionarischen
Aktionen der Gemeinde entsteht.

Auch wenn der Verfasser des Hebrderbriefes christliche Werte wie ,,Freiheit,,, ,,Mitgefiihl,,, ,, Trost,,,
,Hoffnung,,, ,briiderliche Liebe,, aufs Papier geschrieben hat, so bleiben diese Begriffe doch bei
ihm seltsam kraftlos und unglaubwiirdig. Frage: Ist das ein Wunder? Seine wichtigsten Kategorien
sind Drohung, Verdienst und Vergeltung geblieben. Was immer die Freiheit in Christus sein soll, die
jetzt durch den Abschied vom Judentum gewonnen sein soll, bleibt unklar. Unterwerfung unter
Christus und seine Forderungen (eine Art ,,Chrislam®) ist fiir ihn ein viel wichtigeres Ziel. Sein
geflihlloses Schreiben vermittelt den Eindruck, als ob der Glaubige durch Christus vom Regen in
die Traufe gekommen ist. Wenn der Hebréaerbrief die ,,frohe Botschaft™ ist, dann ist es ertraglicher
unter dem Gesetz des Mose zu bleiben.

AbschlieBend noch ein Eindruck zu den oftmals schonen Formulierungen, die diesem Brief eine
zweifellos Attraktivitdt verleihen. Ein eigentlich herrliches Versprechen, dass Jesus ,,die eridste hat,
die durch Furcht vor dem Tod im ganzen Leben Knechte sein mussten,, Es fillt auf, dass dieses
Versprechen, das gleich zu Anfang im Hebréerbrief gemacht wird, zwar gro3e Erwartungen weckt,
doch vom Hebriderbrief selbst bitter enttduscht wird. Frage: Was bleibt von der Erlésung iibrig,
wenn dem Glaubigen stdndig mit der Holle gedroht werden muss, sollte er in seinem Streben nach
Heiligkeit und Selbstverleugnung nachlassen?

Viele Leidensberichte bestdtigen eindriicklich, dass gerade gutwillige und harmlose Christen
dadurch Glaubensfreude und Glaubensmut verloren haben. Diese Wirkung ldsst bezweifeln, dass
der Autor des Hebréerbriefes tatsdchlich der Urheber dieser Formulierung ist. Auch die schone
Erkenntnis, dass ,das Herz fest wird durch Gnade* tbersteigt den geistigen Horizont des
Hebrierbriefschreibers bei weitem. Da liegt der Gedanke sehr nahe, dass diese schonen Sitze aus
einem anonymen christlichen Zitatenschatz stammen koénnten. Und in diesem Punkt sind sich wohl
alle Christen einig: alle Zitate aus diesem Schatz sind - ohne jeden Zweifel ! - durch den heiligen
Geist inspiriert. Aus diesem kostbaren Schatz hat sich der Verfasser des Hebrierbriefes dann
bedient, um seine ungeheuerlichen Ausfithrungen aufzuwerten.

Wohl anders verhilt es sich bei dem Highlight des Hebraerbriefes, der detaillierten Zusammenschau
von alttestamentlichem Priester- und Opferdienst und der Erlosungstat Jesu im achten und neunten
Kapitel. Es ist eine immer wieder beobachtbare Tatsache, dass manche Bibellehrer eine besondere
Begabung haben, Parallelen und Zusammenhénge in der Bibel aufzuspiiren, d.h. ihre Stirke in der
theologischen Theorie und Abstraktion haben und deswegen auch gerne gehort werden. Dies aber
schlieBt nicht aus, dass sie zugleich in der Seelsorge infolge mangelnder Sensibilitit und
Kompetenz eine wirkliche Gefahr fiir vorgeschddigte Mitmenschen sein kdnnen.

Bis heute trifft man Prediger an, deren Ehrgeiz es ist, Glaubigen ein furchtbar schlechtes Gewissen
iber fehlende Hundertprozentigkeit zu machen, um das Erfolgserlebnis langer Menschenschlangen
vor dem Seelsorgezimmer einzufahren, und eine psychisch abhéngige Klientel einzusammeln.



Gléaubige, die nicht geiibt sind, zu priifen, ja die noch nicht einmal wissen, dass sie das Recht zur
Priifung haben, lassen sich immer wieder dadurch tiuschen, dass zugleich auch viel Gutes,
Richtiges und Schones angeboten wird.

Auch im selbstherrlichen Auftreten sehe ich eine Parallele. Obwohl der Verfasser des
Hebrierbriefes Jesus nicht personlich kannte, kein Augenzeuge und auch kein Apostel war und sehr
wahrscheinlich noch nicht einmal Kontakt mit Paulus hatte, tritt er — weit entfernt von der
bescheidenen Selbsteinschitzung, die Paulus und Petrus auszeichnete — mit einem narzisstischen
Autoritatsanspruch auf, als wire er der Weltenrichter selbst. Paulus hatte in Korinth mit solchen
»Superaposteln® zu tun, und hat sich im zweiten Korintherbrief ausfiihrlich dazu gedufBert.

ANHANG

11.Kapitel: Ist Jephtah, den Hebraer 11 Vers 32 erwihnt, tatsichlich ein Vorbild
des Glaubens?

Frage: Wann gibt jemand Gott ein Versprechen? Es ist bekannt, dass Menschen in einer
ausweglosen schweren Notlage sich der Hilfe Gottes versichern wollen. In solchen Situationen wird
man sich leicht seiner Unwiirdigkeit gewusst. Man hat sich nie um Gott gekiimmert, hat ,,Fiinfe
gerade sein lassen®, und bei seinem Streben auf die Mitmenschen wenig oder keine Riicksicht
genommen. Warum sollte sich dann Gott fiir die personlichen Note interessieren? In dieser Situation
bitten Menschen Gott nicht nur um Hilfe, sondern verkniipfen damit zusétzlich ein Gelobnis, etwa
,»ein besserer Mensch zu werden* oder fortan im Leben mehr nach dem Willen Gottes zu fragen.
Manchmal wird auch eine einzelne gute Tat versprochen, um Gott zum Handeln zu bewegen. Ein
sehr bekanntes Beispiel: als eines seiner Kinder schwer erkrankte, hat der Schauspieler Michael
Landon Gott versprochen, im Falle der Heilung eine Serie iiber Gottes Werk auf Erden zu drehen.
So entstand die beliebte Serie ,.ein Engel auf Erden®, die der Offentlichkeit wesentliche Inhalte des
christlichen Glaubens nahebringt. Wie man sieht, konnen Geliibde dieser Art durchaus zu
wertvollen Wendepunkten oder neuen, guten Kapiteln im Leben werden.

Ein Gott gegebenes Versprechen (Geliibde) kann auch gefdhrlich sein. Es &hnelt einem
Kreditvertrag. Gott soll das Versprochene als bereits geleistet betrachten, dass spéter nachgeliefert
wird. Das Alten Testament warnt deutlich davor, das Versprechen zu brechen: ,,Es ist besser, wenn
du nichts gelobst, als dass du gelobst und es nicht erfiillst. ... Oder willst du, dass Gott zornig auf
dein Reden wird und das Werk deiner Hdiinde verdirbt (Zitat Prediger 5, Vers3)?

Gerade bei jungen Menschen, die kaum etwas besitzen, was sie fiir Gott einsetzen konnen, ist es
sehr gut moglich, dass sie in uniiberlegter Weise Gott etwas versprechen, was sie entweder
dauerhaft liberfordert oder spiter ihr Gewissen sehr belastet. Diese Gefahr ist in einem Klima
sklavisch-religidser Uberforderung eher gegeben, das dem Gliubigen sein Defizit an Hingabe in
quélender Weise bewusst macht. Das stindige Gefiihl, das, was verlangt wird, ,,nicht bezahlen zu
koénnen® kann dann den Wunsch entstehen lassen, ,,einen Kredit aufzunehmen®, d.h. Gott im Voraus
»etwas Grofles* zu versprechen. Hier kann der Wunsch nach Hingabe an Gott u.U. die Form eines
destruktiv wirkenden Versprechens annehmen.

Starke religiose Begeisterung, der Gruppendruck (man will nicht zuriickstehen, wenn andere von
ihren Taten fiir Gott berichten) oder auch schlechtes Gewissen (,,Jesus opferte dein Leben fiir dich.
Und was tust du fiir thn?*“ oder auch ,,Menschen kommen in die Holle, weil sie Jesus nicht kennen.



Willst du nicht dein Bestes geben, damit mehr gerettet werden...?), all diese starken Krifte wirken
auf junge, unerfahrene Seelen ein. .

Wenn nun junge Menschen in einer starken, aber voriibergehenden religiosen Begeisterung
versprechen, “alles dem Herrn zu weihen”, “als Missionar hinauszugehen”, oder “fiir das Reich
Gottes ehelos zu bleiben” wie es einst Paulus war und spiter erkennen sie, dass sie sich eine Last
aufgelegt haben, die sie gar nicht tragen konnen, dann stehen sie vor der Alternative, entweder ein
unsinniges Geliibde einzuhalten und damit lebenslang ungliicklich zu sein, oder es zu missachten
und immer in Angst vor einem Gott zu leben, der alles was sie sich vornehmen, ruinieren wird.
Wenn sich dann auch noch Misserfolg im Leben einstellt, dann kdnnen schwere Depressionen die
Folge sein. Es ist nicht schwer zu sehen, wie wichtig es ist, gerade junge Gliubige moglichst
frith iiber diese Gefahren aufzukliren. Frage: Doch wie viele Glaubensgemeinschaften

bemiihen sich um Vorbeugung?

Als Einstieg in das Thema kann der Bericht von Jephtah sehr gut dienen, der sich auf ein Ereignis
in der Zeit der ,,Richter* (1250 — 1000 v.Chr.) bezieht. Was geschah damals? Der damalige General
Israels Jephtah musste die Israeliten zum Krieg gegen den Konig der Ammoniter fithren. Fiir den
Fall des Sieges versprach er Gott, ,,Gibst du die Ammoniter in meine Hand, so soll, was mir aus
meiner Haustiir entgegengeht, wenn ich von den Ammonitern heil zuriickkomme, dem HERRN
gehoren, und ich will s als Brandopfer darbringen* (Zitat aus Richter 10, Vers 31).

Seine Bitte wurde erfiillt. Die Ammoniter erlitten eine verheerende Niederlage. Doch als er nach
Hause kam, ,./ief seine Tochter tanzend und das Tamburin schlagend heraus, ihm entgegen. Es war
seine einzige, er hatte sonst kein Kind. Als er sie sah, zerriss er vor Schmerz sein Gewand und rief:
,,Ach, meine Tochter, du brichst mir das Herz! Dass gerade du es sein musst, die mich ins Ungliick
stiirzt! Ich habe Gott mein Wort gegeben, und ich kann nicht zuriick!“ Doch sie sagte zu ihm:
., Mein Vater, wenn du Gott etwas versprochen hast, dann mach mit mir, was du gelobt hast! Gott
hat dir ja auch den Sieg iiber deine Feinde, die Ammoniter, geschenkt. Dann fiigte sie hinzu. ,, Nur
eine Bitte habe ich: Gib mir noch zwei Monate Zeit. Ich méchte mit meinen Freundinnen in die
Berge gehen und meine Jungfrauschaft betrauern.” ,, Geh nur*, sagte ihr Vater und gab ihr zwei
Monate Zeit. So ging sie mit ihren Freundinnen in die Berge und weinte dariiber, nie verheiratet
gewesen zu sein. Als die zwei Monate um waren, kehrte sie zu ihrem Vater zuriick, und er erfiillte
sein Geliibde an ihr. Sie hatte nie mit einem Mann geschlafen. Daraus entstand in Israel der
Brauch, dass die jungen Frauen jedes Jahr vier Tage lang zusammen weggehen und die Tochter
Jephtahs von Gilead besingen Zitat aus Richter 10, Verse 34 — 40).

Jephtah wagte nicht, sein Geliibde zu widerrufen. Im Gesetz des Mose wird davor eindringlich
gewarnt. ,,Wenn du deinem Gott, ein Geliibde ablegst, dann sollst du es ohne Verzégerung erfiillen.
Denn Jahwe, dein Gott, wird es sonst von dir einfordern und es wird dir als Siinde angelastet.
Wenn du es unterldsst, etwas zu geloben, wird dir keine Siinde angelastet* (5.Buch Mose 22, Verse
21-22). Konkret wird hier zwar keine Strafe genannt, aber ein Mensch, der sich solcherart an Gott
versiindigt hat, wird nicht mehr mit dem Segen Gottes rechnen konnen. Dies unterstreicht auch die
spiatere Warnung des Salomo: ,,Wenn du Gott ein Geliibde ablegst, erfiille es ohne Verzug!
Leichtfertige Leute gefallen Gott nicht. Halte, was du versprichst! Es ist besser, wenn du nichts
gelobst, als dass du gelobst und es nicht erfiillst. Gestatte deinem Mund nicht, dich in Schuld zu
bringen, und sag dem Boten nicht ins Gesicht: ,,Es war ein Versehen!* Oder willst du, dass Gott
zornig auf dein Reden wird und das Werk deiner Hdiinde verdirbt (Prediger 5, Vers 3)?

»Willst du, dass Gott ... das Werk deiner Hdinde verdirbt .. — ein schrecklicher Satz! Was immer der
ungliickliche Mensch beginnt, wird verflucht sein und scheitern! Ein lebenslanges Verfluchtsein!
Und danach? Wird der Zorn Gottes wenigstens nach diesem Leben besénftigt? Oder bleibt er ewig
bestehen, weil der Bruch eines Versprechens eine ,,mutwillige Stinde* 1ist (Hebrder 10, Vers 26), die



nicht vergeben werden kann? ,,Geht von mir, ihr Verfluchten, in das ewige Feuer, das bereitet ist
dem Teufel und seinen Engeln...* (Matthdus 25, Vers 41).

Bis heute streiten sich die Ausleger dariiber, ob Jephtah nun seine Tochter als Brandopfer opferte,
sie tatsiichlich totete, oder nicht. Martin Luther schrieb: ,,Manche sind der festen Uberzeugung,
dass sie nicht geopfert wurde, doch der Text ist zu deutlich, um diese Auslegung zuzugestehen .
Nach Samuel Ridout entspricht diese Sicht auch dem, was wir iliber Jephtahs Charakter wissen: ,,Er
gibt sich als ein strenger, selbstgerechter Mann zu erkennen, der spdter guten Gewissens 42.000
seiner israelitischen Briider totet. Solch ein Mann ist auch dazu in der Lage, seine eigene Tochter
buchstdiblich zu opfern. Er hatte das Schwert gezogen, um die Ammoniter zu schlagen; er totete
seine Tochter, weil er es gelobt hatte, und tétete seine Briider. Freund und Feind erfahren dieselbe
Behandlung. Kurtz sieht in Sacred History Beweise fiir ein buchstidbliches Opfern ,,in der
Verzweiflung des Vaters, der groffmiitigen Ergebenheit der Tochter, dem jihrlichen Geddchtnis und
der Trauer der Tochter Israels und in der Geschichte des Schreibers selbst ..., der nicht dazu in der
Lage ist, das schreckliche Schauspiel deutlich und klar zu beschreiben, das er gleichzeitig sowohl
mit Bewunderung als auch mit Abscheu betrachtet.”

Andere sehen in dem ,,Betrauern der Jungfrauschaft* einen Hinweis darauf, dass das Opfer Jephtahs
darin bestand, dass seine Tochter zu unauflosbaren, lebenslangem Dienst am Heiligtum verpflichtet
wurde, was angeblich den Verzicht auf Ehe und Nachkommen zur Folge gehabt haben soll. Die
Bibel erwihnt Frauen, die ,,die vor dem Eingang der Stiftshiitte dienten,, (1.Buch Samuel 2, Vers
22). Dass diese Frauen ehelos sein mussten, wird jedoch nicht erwihnt. Jedenfalls gab auch Hanna
Gott das Versprechen, ihm ihren Sohn zum Dienst am Heiligtum zu weihen (.Buch Samuel 1, Vers
11) und Samuel hatte spater Frau und S6hne. (.Buch Samuel 8, Vers 1).

Der Hinweis auf das ausdriickliche Verbot von Menschenopfern im mosaischen Gesetz kann hier
wenig Klarheit beisteuern. (Wir finden sie im 3.Buch Mose 20, Vers 2; oder im 5.Buch Mose 18,
Vers 10) Frage: Das steht zwar im Gesetz, doch kannte Jephtah es? Schon zu Beginn der Richterzeit
ging das Wissen um das Gesetz zeitweise ganz verloren: Nach dem Tod Josuas ,.kam ein anderes
Geschlecht auf, das den HERRN nicht kannte noch das Werk, das er an Israel getan hatte” (Richter
2, Vers 10). Wenn man sich weder an Gott noch an den Auszug aus dgyptischer Sklaverei erinnern
kann, dann an sein Gesetz erst recht nicht!

Die Befiirchtung, dass jemand den Fluch Gottes auf sich zieht, der sein Versprechen nicht einhilt,
liegt dagegen auch ohne spezielle Kenntnis des Gesetzes nahe.

Seit dem 12ten oder 13ten Jahrhundert ist eine weniger schreckliche Version der Tragddie bekannt,
die David Kimchi (1160-1235) und Levi Ben Gershon (1288-1344) vorschlagen. Sie sehen in dem
»Betrauern der Jungfrauschaft” einen Hinweis darauf, dass das Opfer Jephtahs darin bestand, dass
seine Tochter zu unauflésbaren, lebenslangem Dienst am Heiligtum verpflichtet wurde, was den
Verzicht auf Ehe und Nachkommen zur Folge gehabt haben soll.

Die Formulierung ,und ich will sie als Brandopfer darbringen* hat hier die Bedeutung des
Ganzopfers, eines Opfers ohne Wenn und Aber, ohne die Mdglichkeit nachtriglicher Einschrankung
oder Umwandlung. Mit dieser Formulierung verzichtet Jephta ausdriicklich auf die Moglichkeit der
Ablosung des Gelobten durch eine Entschdadigungssumme. Fiir Jephtah wiére angesichts der reichen
Beute sicher kein Problem gewesen, eine Ablosungssumme fiir das erstgeborene Kind zu zahlen.
(Ex 34,19-20). Diese Auslegung geht also davon aus, dass Jephta das mosaische Gesetz gut kannte.
Zum zweiten geht sie davon aus, dass Jephtah bei seinem Geliibde schon das Risiko sah, dass es
ziemlich wahrscheinlich war, dass ihm seine Tochter entgegenlaufen wiirde. In diesem Fall wiirde
er durch sie keine Nachkommen haben und andere Tochter oder S6hne hatte er nicht, mit denen er
eine Dynastie hétte autbauen kénnen. Die Ehrfurcht vor Gott hinderte ihn, Gott in seinen



Kuhhandel, im Ausgleich fiir den Sieg Oberhaupt des Volkes zu werden, einzuspannen und eine
fiirstliche Belohnung fiir etwas in Empfang zu nehmen was einzig und allein der Gnade Gottes zu
verdanken war. Ein Sieg wiirde ihm den Chefposten bringen, aber die Entscheidung iiber die
Moglichkeit einer Dynastie wollte er Gott iiberlassen. Seine Tochter, die seine Entscheidung
und unterstiitzt, zeigt damit eine Seelengrdfe, die der des Kriegers Jephtas durchaus gleichkommt.

Natiirlich ergeben sich einige Schwierigkeiten bei dieser Sichtweise. Man fragt sich, ob nicht ein
besseres Geliibde moglich gewesen wére, ohne die ahnungslose Tochter so fiirchterlich zu belasten.
Frage: Hitte er nicht auch ohne das Opfer seiner Tochter auf Griindung einer Dynastie verzichten
konnen? Der Sohn eines Kriegshelden erbt nicht automatisch dessen Fiihrungseigenschaften und
Charakter. Das Buch Richter zeigt ja, dass Gott sich einzelne Richter erwidhlte und sie beglaubigte.
In solchen Zeiten macht doch das Traumen von einer selbst gegriindeten Dynastie nicht allzu viel
Sinn. Frage: Warum dann der unselige Entschluss, dass eigene Familiengliick aufs Spiel zu setzen?
Frage: Warum diese fatale Konzentration auf sich selbst und eine mdgliche Karriere? Frage: Gibt es
wirklich keine besseren Optionen, die er mit mehr Weitblick hétte erkennen kénnen?

Frage: Wire es nicht angebracht gewesen, ein groBles, selbstloses Dankopfers zugunsten der
Armsten seines Volkes zu geben? Damit hitte er ebenfalls deutlich deutlich gemacht, dass Gott
allein der Sieg zu verdanken war und vielleicht wére durch dieses Signal sogar der erbarmungslose
Krieg mit den neidischen Ephraimiten vermieden worden, der noch weiteren 42.000 Menschen das
Leben kostete.

Frage: Hitte er nicht als Chef die Chance gehabt, sich in vorbildlicher Weise um die Armsten des
Volkes zu kiimmern? Er hétte versprechen konnen, alle Sklaven durch Hingabe seiner Kriegsbeute
auszulosen. Wie viele Menschen hitten ihn bewundert, geliebt und gepriesen! Er hitte der grofite
Sozialreformer der Bronzezeit werden konnen und sein Ruhm hitte die Jahrhunderte iiberdauert! So
mancher Herrscher wire iiberdies motiviert gewesen, seinem leuchtenden Vorbild zu folgen! Wem
fiele es dann noch schwer, die gottliche Inspiration zu erkennen! Solche Versprechen hitten
hochstes Niveau gehabt und wéren ganz im Sinne Gottes gewesen.

Es ist ein iiberwiegend trostloser Eindruck, den diese Geschichte hinterldsst. Dieser Eindruck hatte
eben auch etliche Ausleger zu dem Schluss kommen lasen, Jephtah hitte tatsdchlich seine Tochter
getotet. Andere Richter, die beflirchteten, ihrer Aufgabe nicht gewachsen zu sein, wurden durch
Engel oder Propheten ermutigt. Doch Jephtah hat keinen ,,Draht nach oben®. Seine Angst, zu
versagen, musste er durch ein Geliibde kompensieren.

Was mich tiibrigens auch sehr erstaunt: dass in allen spéteren Biichern der Bibel iiberhaupt keine
erhellende Anmerkung zu diesem Bibeltext auftaucht. Allenfalls der — von Luther sehr kritisch
bewertete — Hebrderbrief bezeichnet Jephtah als Glaubensheld (Hebr 11, 32), wobei wir nicht
erfahren, worin denn das Vorbild Jephtahs bestand. Inwiefern hilft uns sein Vorbild, stirkeres
Gottvertrauen oder Ehrfurcht gegeniiber Gott zu bilden? Das Resultat: Jephta ist entsetzt, ja
verzweifelt. Die Tochter weint monatelang. Auch Gott weill — wie es scheint — keinen Ausweg. Von
ithm bleibt ein iibler Eindruck zuriick, der Eindruck eines gnadenlosen Pedanten, dem sterile
Prinzipien viel wichtiger sind als der Gedanke, verirrte, in threr Dummheit gefangene Menschen zu
trosten und wieder zuriick auf einen heilsamen Weg zu fithren. Wenigstens im Lichte des
Evangeliums miisste das doch irgendwie klar werden!

Aber auch im Hebréerbrief fillt kein inspirierendes Licht auf die trostlose Geschichte! Was hat eine
Geschichte vom unerbittlichen Zwang des Gewissens im Neuen Bund zu suchen, in dem es heif3t:
wzur Freiheit hat uns Christus befreit. Achtet drauf, dass ihr euch nicht wieder vom Gesetz
versklaven lasst!* (Gal 5,1)? Was hat diese Geschichte im Neuen Bund zu suchen? Wie kommt der



Verfasser des Hebrderbriefes nur auf die Idee, dass diese unselige Geschichte ohne jeden
Kommentar (!) der glaubigen Gemeinde als positives Beispiel vorzustellen sei!

Die Losung ist ganz einfach! Wenn man die Geschichte mit dem ,,Schliissel Jesu* aufschlief3t, dh
wenn man den QualitdtsmaBstab Jesu ,,Barmherzigkeit, Gerechtigkeit, Verldsslichkeit* (Matthdus 23
Vers 23) auch hier anlegt, kommt man zu einer Beurteilung, die glaubwiirdig ist. Die Geschichte
Jephtahs ist ein wunderbarer und unwiderleglicher Beweis, dass man die Bibel anders gar nicht
auslegen kann und darf! Aufschlussreich ist auch, wie WENIG Ausleger in der
Theologiegeschichte die innere Freiheit hatten, diesen Mallstab kompromisslos auf die trostlose
Geschichte anzuwenden! Deswegen ist Jephtah in der Gemeinde weitgehend unbekannt . Jephtah
war ein Niemand und er blieb ein Niemand. Seine Geschichte deprimiert und wird gern vergessen.
Die Reaktion frommer Ausleger zeigt uns, wie viele von ihnen trotz vollmundiger
Erlosungspropaganda unterschwellig ein eher deprimierendes, ja zum Teil bdsartiges Gottesbild
dulden.

Auch im Neuen Testament kommen Geliibde vor. Fiir Paulus waren Geliibde ein Weg, Vertrauen bei
seinen jlidischen Glaubensgenossen zu bilden. (Apostelgeschichte 18, Vers 18) Wir brauchen nicht
zu zweifeln, dass diese Geliibde in Freiheit und Liebe geschahen und Segen bringen konnten.

Etwas anders verhilt es sich mit der Ermahnung des Paulus in Bezug auf Ehelosigkeitsgeliibde
junger Frauen: ,Jiingere Witwen aber weise ab; denn wenn sie sich wegen ihres Begehrens von
Christus abwenden, so wollen sie heiraten. Sie stehen dann unter dem Urteil, dass sie die erste
Treue gebrochen haben* (1. Timotheusbrief 5, Vers 11). So lautet die Ubersetzung Luthers. Aus ihr
kann man eigentlich nur schlieBen, dass der Bruch eines Ehelosigkeitsversprechens fiir einen
Christen gleichbedeutend ist mit dem Abfall von Christus und mit Festhalten an Siinde und
Treulosigkeit. Der Abfall von Christus wird nicht vergeben — das Schicksal solcher Menschen wére
unausweichlich die ewige Verdammnis.

Hier hétten wir eine dhnliche Situation wie bei Jephtah, denn Paulus betont ausdriicklich, dass er
solche Versprechen fiir unverniinftig und unzumutbar hilt. Miisste sich jetzt jemand aufgrund seiner
Dummbeit lebenslang zu quilender Ehelosigkeit zwingen, um im Himmel anzukommen, so hétten
wir hier ganz klar den Beweis vor uns, dass das Tun doch erheblich zur Erlésung beitragt und dass
es Gott vor allem vdllig gleichgiiltig ist, ob das Tun mit dem Motiv der Liebe oder dem der Angst
geschieht.

Der Wortsinn ergibt also keinen Sinn. Deswegen ist die wortwortliche Ubersetzung dahingehend zu
erginzen, dass der Verdienstgedanke sicher ausgeschlossen ist. Gut gelungen ist das zum Beispiel in
der Neuen Evangelistischen Ubersetzung: ,,Nimm keine jiingeren Witwen in das Verzeichnis auf.
Denn das Verlangen nach einem Mann kann bei ihnen dazu fiihren, die Verpflichtung zu vergessen,
die sie Christus gegeniiber eingegangen sind, als sie sich ins Verzeichnis aufnehmen liefsen. Dann
wollen sie wieder heiraten und ziehen sich den Vorwurf zu, ihrem vorher gegebenen Versprechen
untreu geworden zu sein* (1. Timotheusbrief 5, Verse 11-12).

Hier geht es also nur um den {iiblen Eindruck, den ein Bruch des Versprechens bei Menschen
hinterlédsst. Die Beziehung zu Gott ist nicht gefdhrdet.

Ebenso wie bei der Frage der christlichen Schiedsgerichtsbarkeit und der Frage, ob Frauen in der
Gemeinde reden diirfen, haben wir es hier wieder mit der gelegentlich unklaren Ausdrucksweise
des Apostels zu tun.

Uniiberlegte Versprechen, die nicht gehalten werden kdnnen, kénnen zu lebenslanger Belastung des
Gewissens und zur Befiirchtung fiihren, unter Gottes Fluch zu stehen. Wem ist damit gedient? Der



Ehre Gottes?

Leider hdngen nicht wenige Bibellehrer sklavisch am Wortlaut. Oder sie reagieren auf die Jephtah-
Geschichte mit betretenem Schweigen. Frage: Einfach nicht daran denken? Frage: Ist ein
Bibellehrer hier Bibellesern keine klare Auskunft schuldig? Gibt es keine, obwohl Paulus betonte (2
Timotheusbrief 3, Vers 16), dass ,,alle von Gott inspirierte Schrift niitzlich ist zur Lehre, zur
Zurechtweisung, zur Besserung, zur Erziehung in der Gerechtigkeit?* Frage: Worin besteht der
Nutzen der Jephtah-Geschichte ? Frage: Muss man sich dann wundern, wenn manche der von ihnen
belehrten Glaubigen grofle Miihe haben, sich von werkgerechter Depression zu 19sen?

12.Kapitel: Die ommentierte Quelle A: Der Kanon Muratori

Der Kanon Muratori stammt aus dem 2.Jahrhundert nach Chr. und ist eines der A&ltesten
uberlieferten Verzeichnisse aller neutestamentlichen Schriften, die damals von Christen als
inspiriert und zur Bibel gehorig eingeschétzt wurden.

Interessant ist, das der von Luther aus nachvollziehbaren Griinden als fehlerhaft bzw. apokryph
eingestufte Brief an die Hebrder nicht in der Auflistung enthalten ist. Auch fehlen noch der
Jakobusbrief, der dritte Brief des Johannes sowie beide Briefe des Petrus. Ebenso interessant ist,
dass eine dem Petrus félschlicherweise zugeschriebene Offenbarung in diese Liste aufgenommen
ist, ein sadistisches Machwerk, das spiter — gottlob — wieder aus dem biblischen Kanon entfernt
wurde.

Hier folgt der Text:

Dieser Arzt Lukas hat es nach Christi Himmelfahrt (Auferstehung?), da ihn Paulus als des Weges
(der Lehre) Kundigen herangezogen hatte, unter seinem Namen nach (dessen) Meinung verfasst.
Doch hat auch er den Herrn nicht im Fleische gesehen, und daher beginnt er so, wie es ihm
erreichbar war, auch von der Geburt des Johannes an zu erzdhlen. Das vierte der Evangelien, des
Johannes, (einer) von den Jiingern. Als ihn seine Mitjiinger und Bischofe aufforderten, sagte er:
Fastet mit mir von heute ab drei Tage, und was einem jeden offenbart werden wird, wollen wir
einander erzihlen. In derselben Nacht wurde dem Andreas, einem der Apostel, offenbart, dass
Johannes in seinem Namen, indem alle (es) tiberpriifen sollten, alles niederschreiben sollte. Und
deshalb, wenn auch verschiedene Anfinge (oder: Tendenzen?) in den einzelnen Evangelienbiichern
vorgetragen werden, trdgt es doch fiir den Glauben der Gldubigen nichts aus, da durch den einen
und fiihrenden (anfianglichen?) Geist in allen alles erkldrt ist: iiber die Geburt, tiber das Leiden,
tiber die Auferstehung, iiber den Verkehr mit seinen Jiingern und iiber seine doppelte Ankunft,
erstens verachtet in Niedrigkeit, was geschehen ist, zweitens herrlich durch konigliche Macht, was
noch geschehen wird. Was Wunder also, wenn Johannes so sich gleichbleibend das Einzelne auch
in seinen Briefen vorbringt, wo er von sich selbst sagt: Was wir gesehen haben mit unseren Augen
und mit den Ohren gehort haben und unsere Hdnde betastet haben, das haben wir euch
geschrieben. Denn damit bekennt er (sich) nicht nur als Augen- und Ohrenzeuge, sondern auch als
Schriftsteller alle Wunder des Herrn der Reihe nach.

Die Taten der Apostel aber sind in einem Buche geschrieben. Lukas fasst fiir den ,besten
Theophilus ‘ zusammen, was in seiner Gegenwart im einzelnen geschehen ist, wie er das auch durch
Fortlassen des Leiden des Petrus einsichtig macht, ebenso durch (das Weglassen) der Reise des
Paulus, der sich von der Stadt (Rom) nach Spanien begab.

Die Briefe aber des Paulus, welche es (d. h. von Paulus) sind, von welchem Orte und aus welchem
Anlass sie geschrieben sind, erkldren das denen, die es wissen wollen, selbst. Zuerst von allen hat



er an die Korinther, (denen) er die Hdiresie der Spaltung, sodann an die Galater, (denen) er die
Beschneidung untersagt, sodann an die Romer, (denen) er darlegt, dass Christus die Regel der
Schriften und ferner ihr Prinzip sei, ausfiihrlich geschrieben. Uber sie miissen wir einzeln handeln,
da der selige Apostel Paulus selbst, der Regel seines Vorgdingers Johannes folgend, mit
Namensnennungen nur an sieben Gemeinden schreibt in folgender Ordnung: an die Korinther der
erste (Brief), an die Epheser der zweite, an die Philipper der dritte, an die Kolosser der vierte, an
die Galater der fiinfte, an die Thessalonicher der sechste, an dir Romer der siebente. Aber wenn
auch an die Korinther und an die Thessalonicher zu ihrer Zurechtweisung noch einmal
geschrieben wird, so ist doch deutlich erkennbar, dass eine Gemeinde itiber den ganzen Erdkreis
verstreut ist. Denn auch Johannes in der Offenbarung schreibt zwar an sieben Gemeinden, redet
jedoch zu allen. Aber an Philemon einer und an Titus einer und an Timotheus zwei, aus
Zuneigung und Liebe (geschrieben), sind doch zu Ehren der katholischen Kirche zur Ordnung der
kirchlichen Zucht heilig gehalten. Soweit der Kanon Muratori.

Jetzt mache ich einmal eine Pause mit Zitieren und rufe in Erinnerung, welche Schriften bisher vom
Kanon Muratori als inspiriert aufgezéhlt worden sind. Er beginnt mit dem Evangelium des Lukas
und dem des Johannes. Da Johannes als viertes Evangelium bezeichnet wird, ist wohl der Anfang
des Kanons, der das Matthdus- und das Markusevangelium nannte, verlorengegangen. Wegen
diesem unvollstdndigen Anfang spricht man auch vom ,,Muratori-Fragment. Nach den Evangelien
wird das Buch der Taten der Apostel, also die Apostelgeschichte genannt. Dann folgend die Briefe
des Paulus in etwas anderer Reihenfolge, als sie heute in der Bibel enthalten sind: Romerbrief, zwei
Korintehrbriefe, Galaterbrief, Epheser, Kolosser 2 Thessalonicherbriefe, Philemonbrief, dann die
zwei Pastoralbriefe an Timotheus und einer an Titus. Dann wird das Buch der Offenbarung des
Johannes genannt. Erst nach dem Block der Paulusbriefe werden Briefe anderer Autoren genannt.
Horen wir, was dazu der Kanon Muratori sagt:

Es lduft auch (ein Brief) an die Laodicener, ein anderer an die Alexandriner um, auf des Paulus
Namen gefdlscht fiir die Sekte des Markion und anderes mehr, was nicht in die katholische Kirche
aufgenommen werden kann; denn Galle mit Honig zu mischen, geht nicht an. Ferner werden ein
Brief des Judas und zwei mit der Aufschrift (oder: zwei des oben erwdhnten) Johannes in der
katholischen Kirche gehalten und die Weisheit, die von Freunden Salomos zu dessen Ehre
geschrieben ist. Auch von Offenbarungen nehmen wir nur die des Johannes und DES PETRUS
an, welche EINIGE von den Unsrigen nicht in der Kirche verlesen wissen wollen.

Soweit der Kanon Muratori. Frage: was fillt auf? es wird nur noch eine einzige nicht-paulinische
Schrift erwéhnt, die in den Kanon hineingehort: der Brief des Judas. Ansonsten fehlen die Briefe
des Petrus, des Jakobus und der Hebrderbrief. Das Buch der Weisheit Salomos, das spiter den
sogenannten Apokryphen zugeordnet wird, taucht hier noch als Bestandteil des neuen Testamentes
auf. Sehr aufschlussreich ist die Tatsache, dass dieser Abschnitt zu guter Letzt noch die angebliche
Offenbarung des Petrus als inspirierte Schrift erwédhnt, die von der Mehrheit der Christen damals als
glaubwiirdiges und verbindliches Wort Gottes eingeschétzt wird. Im folgenden Abschnitt werden
weitere Schriften genannt, die die Aufnahme in den Kanon nicht geschafft haben. Lassen wir den
Kanon Muratori noch einmal selber sprechen.

Den Hirten aber hat ganz vor kurzem zu unseren Zeiten in der Stadt Rom (kein Zeuge der
Urgemeinde, sondern) Hermas verfasst, als auf dem Thron der Kirche der Stadt Rom der Bischof
Pius, sein Bruder, saff. Und deshalb soll er zwar gelesen werden, aber offentlich in der Kirche dem
Volk verlesen werden kann er weder unter den Propheten, deren Zahl abgeschlossen ist, noch unter
den Aposteln am Ende der Zeiten. Von Arsinous aber oder Valentin und Miltiades (7) nehmen wir
tiberhaupt nichts an, die auch ein neues Psalmenbuch fiir Markion verfasst haben zusammen mit
dem Kleinasiaten Basilides, dem Stifter der Kataphryger. “ Soweit der Kanon Muratori.



Es fehlt also die Angabe des Hebrierbriefes. Offensichtlich war dieser Brief schon in frithester Zeit
sehr umstritten. Ebenso aufschlussreich ist die Einschédtzung der angeblichen und heute vergessenen
OFFENBARUNG DES PETRUS als inspiriertes Wort Gottes durch die Mehrzahl (!) der
Glaubigen damals. Das ist ein deutlicher Hinweis darauf, dass sich die christliche
Glaubensgemeinschaft der Erpressung mit der Hollenstrafe schon sehr friih bedenkenlos bediente.
So gesehen hitte eigentlich auch der Hebrderbrief in dieser Auflistung nicht gestdrt. Wer den
Hebréerbrief genau liest, stellt fest, dass er Angst vor ewiger Hollenqual ebenso hemmungslos
fordert wie die Petrusoffenbarung.

Durch den letzten Absatz des Kanon Muratori erhalten wir noch eine sehr wichtige Information.
Dort wird eine ,,vor kurzem verfasste Schrift namens ,,Hirte des Hermas* erwihnt. Hermas, der
Verfasser, war der Bruder des damaligen Bischofs von Rom, Pius I. Dieser amtierte von 142—155
n. Chr. Durch diese Zeitangabe ist eine sehr genau Datierung des Kanon Muratori moglich. Somit
wurde dieses Kanonverzeichnis 110 oder gar 120 Jahre nach der Kreuzigung Jesu geschrieben.
Wenn wir etwa 30 Jahre fiir eine Generation zur Zeit Jesu ansetzen, so entspricht das 3,5 bis 4
Generationen. Das waren Menschen wie du und ich, die Jesus gar nicht mehr personlich kannten,
und sich vom urspriinglich miindlichen Evangelium hinweg schon ein gutes Stiick in Richtung
Werkgerechtigkeit entfernt hatten. Deshalb haben sie Texte auch gar nicht mehr an diesem MaBstab
gepriift, so wie es Paulus im Galater 1, Vers 8 gefordert hatte. Andernfalls hitten sie die unsagliche
,Offenbarung des Petrus‘ nicht zeitweise in den Kanon aufgenommen.

13.Kapitel: Kommentierte Quelle B: Die angebliche ,,Enthiillung* des Petrus

Unter der Bezeichnung ,Offenbarung des Petrus“ wird von dem éltesten friihchristlichen
Verzeichnis des biblischen Kanons (Kanon Muratori) eine Schrift aufgefiihrt, die nach Einschitzung
der Mehrheit (!) der Gldubigen damals in die Heilige Schrift hinein gehorte, genauer: sie wurde in
diesem Schriftstiick mit den Worten kommentiert; ,,von der MANCHE von uns nicht wollen, dass
sie in der Gemeinde gelesen wird“. Heute will es wohl keiner mehr!

Der Mittelteil des Textes schildert in einer ausfihrlichen, geniisslich-sadistischen und kindischen
Weise die Qualen der Hoélle, die fiir bestimmte Siinden zu erwarten sind. Ahnliche Vorstellungen
haben dann die Gedankenwelt des Mittelalters bestimmt und auch u.a. in Dantes ,,Inferno* Eingang
gefunden.

Nun der schauerliche Text:

Und indem er auf dem Olberg saps, traten zu ihm die Seinigen, und flehten ihn an und baten ihn:
Sage uns doch, was die Zeichen deiner Wiederkehr und des Endes der Welt sind, damit wir die Zeit
erkennen und und die unterweisen konnen, die nach uns kommen ....

Und alle werden sehen, wie ich auf der Wolke komme und dass die Engel Gottes neben mir sitzen
werden auf dem Thron meiner Herrlichkeit zur Rechten meines himmlischen Vaters. Er wird eine
Krone auf mein Haupt setzen. Sobald das die Vilker sehen, werden sie weinen. ....Und es wird
vergolten werden einem jeden nach seinem Tun. .... Die Ubeltiter, Siinder und Heuchler jedenfalls
werden in den Tiefen ewiger Finsternis gefangen sein, und ihre Strafe ist das Feuer. Engel bringen
ihre Siinden herbei; und bereiten ihnen einen Ort, wo sie fiir immer bestraft werden, je
nachdem,was sie gesiindigt haben. ... An ihrer Zunge, mit der sie den Weg der Gerechtigkeit
geldstert haben, wird man sie aufhdngen. ... Und da ist eine grofie volle Grube, in die alle
gelangen, die die Gerechtigkeit verleugnet haben und jetzt durch Strafengel angeziindet werden.

Und hier sind zwei Weiber, die man an ihren Haaren aufhdngt. Auch sie werden in die Grube



geworfen. Das sind die, welche sich Haarflechten gemacht haben nicht zur Schaffung des Schonen,
sondern um sich zur Hurerei zu wenden und um Mdnnerseelen zu verderben. Und die Mdnner, die
sich mit ihnen in Hurerei niedergelegt haben, hdngt man an ihren Schenkeln an diesen brennenden
Ort, und sie sagen untereinander: Wir haben nicht gewusst, dass wir in die ewige Qual kommen
werden. Und die Morder und die mit ihnen gemeinschaftliche Sache gemacht haben, wirft man ins
Feuer, an einen Ort, der angefiillt ist mit giftigen Tieren, und sie werden gequdlt ohne Unterlass, ...
und ihr Gewiirm ist so zahlreich wie eine finstere Wolke.

Der Engel Ezrael bringt die Seelen der Getoteten herbei; und sie sehen die Qual derer, die sie
getotet haben, und sie sagen untereinander: Gerechtigkeit und Recht ist das Gericht Gottes. Denn
wir haben es zwar gehort, aber nicht geglaubt, dass wir an diesen ewigen Gerichtsort kommen
wiirden. Und bei dieser Flamme ist eine grofie und sehr tiefe Grube, und es fliefsen von tiberall her
schauderhafte Ausfliisse hinein.

Und die Weiber, welche ihre Kinder abtreiben und das Werk Gottes, das er geschaffen hat,
verderben, stecken bis an den Hals darin und werden bestraft mit groffem Schmerz. Ihnen
gegentiber ist ein anderer Ort, wo ihre Kinder sitzen,; aber nun wieder lebendig, und sie schreien zu
Gott. Und Blitze gehen aus von diesen Kindern, welche die Augen derer durchbohren, die sie durch
Hurerei umkommen liefSen. Andere Mdnner und Weiber stehen nackt oberhalb davon. Und ihre
Kinder stehen hier ihnen gegeniiber an einem Ort des Entziickens. Und sie seufzen und schreien zu
Gott wegen ihrer Eltern: Das sind die, welche uns vernachldssigt und verflucht und deine Gebote
tibertreten haben. Sie toteten uns und fluchten dem Engel, der uns geschaffen hatte, und hdngten
uns auf. Sie enthielten das Licht, das du fiir alle bestimmt hast, uns vor. Die Milch ihrer Miitter, die
aus ihren Briisten flieft, gerinnt und stinkt. Und und aus der Milch gehen fleischfressende Tiere
hervor, die sich gegen sie wenden sich und sie mit ihren Mdnnern in Ewigkeit qudlen, weil sie
verlassen haben das Gebot Gottes und ihre Kinder getotet haben. Und ihre Kinder wird man dem
Engel Temlakos geben. Und die sie getotet haben, wird man ewig qudlen, weil Gott es so will. ...Ein
zorniger Geist qudlt sie mit jeglicher Strafe, und nimmer schlafendes Gewiirm frisst ihre
Eingeweide.

Das sind die Verfolger und Verrdter meiner Gerechten. Und bei denen, die hier waren, andere
Mcdnner und Weiber, die kauen ihre Zunge, und man qudlt sie mit gliihendem Eisen und verbrennt
ihre Augen, weil sie geldistert und an meiner Gerechtigkeit gezweifelt haben. Anderen Mdnnern und
Weiber haben betrogen, dafiir schneidet man ihnen die Lippen ab, und gief3t Feuer in ihren Mund
und in ihre Eingeweide. Das sind die, welche die Mdrtyrer mit Liigen getotet haben.

Und an einem nahen Orte steht eine Sdule, die spitzer ist als Schwerter. Man kleidet Mdnner und
Weiber in schmutzige Lumpen und wirft sie darauf, damit sie unertrdgliche Qual erleiden. Das sind
die, welche vertrauen auf ihren Reichtum und Witwen und die Witwen und Waisen verachtet haben.

Und an einem anderen Ort stiirzt man Mdnner und Weiber, die Zins genommen haben, in eine
Grube voll Ausscheidungen hinein bis an die Knie. Und andere Mdnner und Weiber, die Gotzen
gedient haben, stiirzen sich selbst von einer Hohe herunter und kehren wieder zuriick und laufen,
und Ddmonen treiben sie an. ... auf diese Weise werden sie in Ewigkeit gequdilt.

Dabei sind auch die Mdnner, die wie Weiber sich untereinander befleckt haben. Und bei jenem
Abhang war ein Ort, erfiillt von dem mdchtigsten Feuer. Und dort standen Mdnner, welche sich mit
ihren eigenen Hdnden Bilder an Stelle Gottes geschnitzt hatten. Und bei jenen waren andere
Mcdnner und Frauen, welche gliihende Ruten hatten und einander schlugen und nie Ruhe hatten von
dieser Qual. Und nahe bei jenen waren wieder andere Frauen und Mdnner, welche gebrannt und im
Feuer gewendet und gebacken wurden, weil sie den Weg Gottes verlassen hatten. ....



Weiter bringt der Engel Ezrael Kinder und Jungfrauen, um ihnen die Bestraften zu zeigen. Sie
werden bestraft mit Schmerz und Aufhdingen und vielen Wunden, die ihnen fleischfressende Vigel
beibringen. Das sind die, welche trauen auf ihre Siinde, ihren Eltern nicht gehorsam sind, und die
Lehre ihrer Viiter nicht befolgen und, die dlter sind als sie, nicht ehren.

Bei ihnen sind Jungfrauen, deren Fleisch auseinandergerissen wird. Das sind die, welche ihre
Jungfrauenschaft nicht bewahren bis dahin, wo sie in die Ehe gegeben werden.

Und die Sklaven, welche ihren Herren nicht gehorsam gewesen sind, werden gequilt, indem sie
ruhelos ihre Zunge zerkauen miissen. Dies ist ihr Gericht fiir ewig.

Und dort sind auch blinde und stumme Mcdnner und Weiber, deren Gewand weif ist.
Zusammengepfercht fallen sie auf Kohlen nicht verloschenden Feuers. Das sind die, welche
Almosen geben und sagen: Wir sind gerecht vor Gott, wihrend sie doch nicht nach der
Gerechtigkeit getrachtet haben. ....alle Gerichteten zieht es herab mitten hinein in einen Bach, der
mit Feuer gefiillt ist. Eszrael stellt dort Feuerrdder auf, an denen Mdnner und Weiber, die Zauberei
begangen haben, aufgehdngt werden. .....

Es ist schon sehr erstaunlich, dass dieses sadistisch-kindische Machwerk von der Mehrheit der
Glaubigen als ,,inspirierte Offenbarung® eingeschétzt wurde. Bemerkenswert auch die kritiklose
Bejahung der Sklaverei. Das ist schon ein {libler Witz: Sklaven, die sich nicht weiter ausbeuten
und willkiirlich bestrafen lassen wollen, werden mit Androhung ewiger Folter auf Linie
getrimmt. Welch geschichtlicher ,,Weitblick®! Und doch war es mdglich, dass dieser scheinheilige,
perverse und auf erbarmungslose Einschiichterung zielende Schwachsinn den gréften Teil der
Christenheit beeindrucken und sogar zeitweilig Kanonstatus erlangen konnte.

Die ,,Offenbarung des Petrus* gehorte zundchst zum Kanon der romischen Kirche, wurde aber in
der dritten Synode von Karthago 397 daraus ausgenommen. Gott sei Dank!

[ENDE DES TEXTES]



	5.Kapitel: Haben wir Angst vor Fragen, die gestellt werden müssen?

