
Diese PDF-Datei ist ein Text, der mit einem Audioprogramm gut verständlich vorgelesen werden
kann. Jeder Frage wird das Wort "Frage" vorangestellt, da nicht alle Audioprogramme Aussage und
Frage mittels der Satzmelodie unterscheiden.  

Der Titel dieses Beitrags heißt: Risiko Hebräerbrief? 

Bibelstellen und andere Quellenangaben wurden zugunsten eines besseren Leseflusses möglichst
entfernt. Sie sind aber im zugehörigen Beitrag auf der Webseite abgedruckt. Auch Kommentare und
Anmerkungen wurden in der Hör-Datei weggelassen. 

Der  Text  gliedert  sich  in  7  Kapitel  plus  einem Aufsatz  im  Anhang  über  den  Glaubenshelden
Jephtah.

1. Kapitel  - Wie beurteilte Martin Luther den Hebräerbrief  und warum?
2. Kapitel  - Was nun ist die spezielle Besonderheit des Hebräerbriefes?

3. Kapitel  - Der spät eingefügte Hebräerbrief – ein Versehen bei der Kanonbildung?

4. Kapitel  - Ist der Hebräerbrief ungefährlich, weil er "nur an die Juden" adressiert ist?

5. Kapitel  - Haben wir Angst vor Fragen, die gestellt werden müssen?

6. Kapitel  - Das Gute im Hebräerbrief – ein Gegenbeweis gegen Luthers Beurteilung?

7. Kapitel - Das Fazit: der Hebräerbrief kann die Heilsgewissheit erheblich gefährden

8. Kapitel - Wem schadet der Hebräerbrief besonders?

9. Kapitel - Die erste Gruppe der Aussagen des Hebräerbriefes: die Warnungen

10. Kapitel - Zweite Gruppe der Aussagen: der wirkungslose Trost 

Der ANHANG enthält drei weitere Kapitel

11. Kapitel - Ist Jephtah, der in Hebräer 11 Vers 32 erwähnt wird, tatsächlich ein Vorbild des 
Glaubens?

12. Kapitel - Kommentierte Quelle A:   Der Kanon Muratori

13. Kapitel - Kommentierte Quelle B:   Die angebliche „Enthüllung“ des Petrus

1. Kapitel  - Wie beurteilte Martin Luther den Hebräerbrief und warum?

Frage:  Warum  sah  sich  Martin  Luther  gezwungen,  den  Hebräerbrief   als  apokryphen  Text
einzustufen, d.h. als eine mit Mängeln behaftete Predigt, die zwar manches Gute enthält, aber nicht
in  den  Kanon  der  inspirierten  Schriften  hineingehört?  Ausgerechnet  Martin  Luther,  der  doch
ansonsten Kritik an Gottes Wort nicht duldete. Wer hätte das von  Martin Luther erwartet, der vor
dem Mordbefehl des Kaisers auf der Wartburg versteckt wurde und dort in aller Stille das Neue
Testament  ins  Deutsche  übersetzte!  Wer  hätte  das  von   einem  Mann  erwartet,  der  um  der
seelsorgerlichen Verantwortung  und um des Gewissens willen immer wieder sein Leben aufs Spiel
gesetzt  hatte!  Frage:  Was  nur  bewegte  ihn   dazu,  bereits  in  seiner  ersten  Ausgabe  des  Neuen
Testamentes im Jahre 1522, etliche Textabschnitte im Hebräerbrief als nicht-inspiriert zu verwerfen
und vor ihnen zu warnen?



Luther glaubte felsenfest an die Fehlerlosigkeit der Bibel. Der Satz „Das Wort sie sollen lassen
stahn“ aus dem bekannten Reformationslied „Ein feste Burg ist unser Gott“ ist allgemein bekannt.
Heute noch lernen Kinder und junge Leute in bibeltreuen Gemeinden von Anfang an dasselbe, dass
der Zweifel an der Fehlerlosigkeit der Bibel Unglauben, ja Gottlosigkeit ist, eine Sünde, die Gott
bestrafen muss und die zum Außenseiter in der Gemeinschaft macht. Ein fehlerloser Hebräerbrief,
dessen furchtbare Drohungen sämtlich für unfehlbar gelten, das brachte Luther und das bringt auch
heute  noch Christen  mit  bibeltreuer  Prägung in  schlimmste  seelische  Not.  Wie  kann man hier
helfen? 

Die Kritik Martin Luthers war geradezu vernichtend. In seiner Vorrede warf er dem Hebräerbrief
vor, dass er teilweise „wider alle Evangelien und Briefe des Paulus“ geschrieben sei. Wider alle
Evangelien – das heißt gegen die Glaubensfreude, gegen die Heilsgewissheit, gegen die Freiheit des
Christen geschrieben. 

Frage:  Ist  das nur Luthers  Privatmeinung? Eine Übertreibung? Es scheint  zunächst  so,  denn in
bibeltreuen Gemeinden ist diese Warnung größtenteils unbekannt. 

Bibeltreue Gläubige pflegen Luthers  Einschätzung, falls sie ihnen doch einmal mitgeteilt  wird,
ohne tieferes Nachdenken als belanglos einzuschätzen.  Gibt es nicht bei jeder Schrift der Bibel
irgendetwas, an dem man sich stoßen kann und das dann üblicherweise einfach nicht beachtet wird?

Diesem bewährten Verfahren steht eine auffällige Besonderheit des Hebräerbriefes entgegen.

2. Kapitel Frage: Was nun ist die spezielle Besonderheit des Hebräerbriefes?

Folgende These steht zur Diskussion und Überprüfung:

Der  Hebräerbrief  ist  der  einzige  neutestamentliche  Text,  der  gläubigen  Christen  –  selten
opferbereiten Christen mit Heilsgewissheit,  als solcher sie Heräer 10, Vers 34 beschreibt,  - mit
einem unumkehrbaren Verdammungsurteil  noch zu Lebzeiten droht,  weil  sie zu wenig geglaubt
oder zu viel gesündigt haben. Ein Verdammungsurteil, das auch durch tiefste Reue nicht zu ändern
ist.  Ein Verdammungsurteil,  das dem Gläubigen nur noch eine sichere Zukunftserwartung übrig
lässt: die Aussicht auf ewig dauernde Folter in der Hölle. Der Hebräerbrief fordert die Gläubigen zu
äußerster  Hingabe  und  zu  genauester  Beachtung  der  Gebote  auf,  um  diese  Katastrophe  nicht
eintreten zu lassen. 

Glaubensfreude,  Dankbarkeit  für  die  Erlösungstat  Jesu  und  Einsicht  in  den  Unwert  des
ichbezogenen Lebens sind im Hebräerbrief nicht das Motiv der Nachfolge. Die Betonung liegt auf
der „Sünde„, die unter allen Umständen vermieden werden muss,  um nicht bestraft  zu werden.
Immer wieder bezeugen gutwillige und opferbereite Gläubige (nicht zuletzt Martin Luther), dass
sich der Hebräerbrief trotz manchem Guten, das er enthält, äußerst störend auf Glaubenszuversicht
und Freude ausgewirkt, ja manche sogar in ängstliche Werkgerechtigkeit getrieben hatte. 

Werkgerechtigkeit? Wie sehr hat Paulus davor einst gewarnt, vor diesem schleichenden Gift, diesem
Sauerteig, der unmerklich den Glauben durchdringen kann. Er sagte: „Aber nicht einmal wir selbst
oder  ein  Engel  aus  dem Himmel darf  euch irgendetwas als  Evangelium verkündigen,  das  dem
widerspricht, was wir euch gebracht haben. Wer das tut, der soll verflucht sein!“ Ende des Zitats
Paulus hielt es offenbar für möglich, dass sogar unter seinem Namen schädliche Texte in Umlauf
gebracht  werden  könnten.  Und  er  forderte  die  Gläubige  auf,  fragwürdige  Texte  an  den
Kernaussagen des Evangeliums inhaltlich zu prüfen. 



Es geht also nicht um leichtfertiges Zweifeln, um anmaßende Intellektualität, die den Glauben der
Gläubigen zu erschüttern sucht.  Der Glaube ist  ja bereits erschüttert,  wenn gutwillige Gläubige
bezeugen, dass Glaubensfreude und Glaubenszuversicht durch einen Text massiv beschädigt wird,
ja zugrunde zu gehen droht. 

3.Kapitel  Der  spät  eingefügte  Hebräerbrief  –  Frage:  ein  Versehen  bei  der
Kanonbildung?

Dass der Hebräerbrief  erst  in der  dritten Generation nach den Aposteln (zur  Zeit  ihrer Urenkel
quasi) in den Kanon eingefügt wurde, erfahren wir durch das älteste überlieferte Kanonzeugnis, den
„Kanon  Muratori“,  der  im  Zeitraum 140-154  nach  Christus  verfasst  wurde.Dieses  enthält  den
Hebräerbrief  nicht,  stattdessen  aber  die  angebliche  „Enthüllung  des  Petrus„,  eine  sadistische
Schilderung  schrecklichster  Höllenqualen.  Gottlob  wurde  dieses  unsägliche  Machwerk  später
wieder aus dem Kanon entfernt. 

Ich kann nur allen Gläubigen dringend ans Herz legen, diese bei mir  abgedruckte schreckliche
Schrift einmal zu lesen, die nach Ansicht der meisten Christen als “inspiriertes Wort Gottes” galt,
und  das  bereits  zu  einer  Zeit,  als  der  Hebräerbrief  noch  gar  nicht  in  den  biblischen  Kanon
aufgenommen war.

Dieser Blick in den Prozess der Kanonbildung lehrt uns eine äußerst wichtige Tatsache. Er liefert
den unumstößlichen Beweis dafür,  dass zu dieser Zeit Fehlentscheidungen bei der Kanonbildung
möglich waren, und dass schon die frühe Kirche ein massives Interesse zeigte, Gläubige mit der
Übertreibung des Höllenthemas zu erpressen. 

Frage: Wenn der Hebräerbrief nun in diesem Verzeichnis noch gar nicht enthalten war, also erst
später  als  kanonisch  anerkannt  wurde,  wie  können  wir  daher  sicher  ausschließen,  dass  dieses
morbide  Interesse  bei  seiner  Aufnahme  keine  Rolle  spielte?  Erst  im  dritten  Jahrhundert  nach
Christus fiel die Entscheidung den Hebräerbrief in den Kanon aufzunehmen. 

Martin Luther folgte mit seiner Einschätzung der frühen Kirche,  die ebenfalls  den Brief an die
Hebräer nicht in den Kanon inspirierter Schriften aufgenommen hatte. Erst im 3. Jahrhundert nach
Chr. fiel die Entscheidung den Hebräerbrief in den Kanon aufzunehmen. 

Die Christen, die das entschieden, hatten keinen persönlichen Kontakt mehr mit den Aposteln, es
waren Menschen „wie du und ich“. Wenn sie diesen Text geprüft haben, um ihre Entscheidung für
oder gegen die Aufnahme zu treffen, warum dürfen wir es dann nicht? Frage: warum nicht?  Die
Verheißung des nötigen Verständnisses gilt für jeden Gläubigen, der sich vom Heiligem Geist leiten
lässt. So sagt es der 1.Brie an die Korinther Kapitel 2, Verse 10 folgende. Sie gilt also auch für alle
Gläubige  heute,  sofern  sie  diese  Voraussetzung  erfüllen. denn  wir  können  auf  2000  Jahre
Kirchengeschichte zurückblicken und wissen über die langfristigen Auswirkungen problematischer
Bibeltexte viel besser Bescheid als diese Gläubigen damals. 

Doch die traditionelle buchstabengläubige Theologie misst  dieser Verheißung kein Gewicht bei.
Theologen gar,  die  in  erster  Linie  an  ihrem Einfluss  und am Verbleib  ihrer  Klientel  in  einem
unmündigen Zustand interessiert sind, reservieren diese Verheißung nur für sich selbst. 

Etliche Christen wenden gegen eine Prüfung des  Hebräerbriefes ein, dass die Offenbarung unter
Androhung schwerer Strafen warnt, etwas "von den Worten dieser Weissagung wegzunehmen oder
hinzuzufügen" (Offenbarung  22, Verse 18 bis 19). Diese Warnung bezieht sich aber ausdrücklich



nur auf das Buch der Offenbarung.

Die  frühe  Christenheit  jedenfalls  hat  das  Verbot  nicht  auf  den  Bibelkanon  bezogen,  denn  die
Mehrheit der Gläubigen hat dem Kanon ja die schreckliche  "Offenbarung des Petrus" hinzugefügt
und sich an den sadistischen Schilderungen dort nicht gestört und erst nach einiger Zeit diesen Text
dann doch wieder aus dem Kanon entfernt. Vor dieser Hinzufügung hatte also kaum jemand Angst.

Offensichtlich ist die Warnung nicht wörtlich zu verstehen. Eine derartige Warnung enthielt bereits
die Torah im 5.Buch Mose 13, Vers 1). Dennoch hatte der Prophet Maleachi hatte die Freiheit, sich
nicht daran zu halten, sondern er kritisierte das mosaische Scheidungsrecht (Maleachi 2, Vers 13 bis
16). .Außerdem kritisierte er die Ehe mit einer kriegsgefangenen Frau (Maleachi 2, Verse 10 bis
12), die das mosaische Recht erlaubte (im 5.Kapitel Mose 21, Verse 10 bis 14. Somit ist also die
Angst vor einer Prüfung des Hebräerbriefes unbegründet.

Die Christen des 3.Jahrhunderts, die darüber berieten, ob er nun in die Bibel aufgenommen werden
sollte, waren Gläubige "wie du und ich". Die ältesten Dokumente des Neuen Testamentes sind der
1.Thessalonicherbrief  mit  der  Aufforderung  im  5.Kapitel  Vers  17:  "Prüfet  alles!"  sowie  der
Galaterbrief,  in dem Paulus die Gemeinde warnt,  aufzupassen, damit   sich nicht unmerklich ein
verfälschtes,  "ein  anderes  Evangelium"  einschleicht,  das  die  Glaubensfreude zerstört  (Galater  1
Verse 6 bis 9. Diese beiden Texte geben den Maßstab vor, an dem alle später geschriebenen Texte
des Neuen Testamentes zu messen sind.

Martin Luther, der sich mit äußerstem Einsatz um Gehorsam bemühte, machte dieser Brief selbst
nach der Entdeckung der Glaubensgerechtigkeit soviel Angst, dass er ihn schließlich nicht mehr als
verbindlichen Teil der Bibel anerkennen konnte.  Wegen dieser Wirkung kommen immer wieder
Gläubige in die Seelsorge. 

Bis heute wurde Martin Luthers Kritik am Hebräerbrief NIE WIDERLEGT. 

Frage: Ist das nicht Anlass genug, den Hebräerbrief zu überprüfen? Frage: Wie kann man Gläubige,
die ihre Glaubensfreude durch ihn verloren haben, überzeugen, dass ihre Ängste unbegründet sind?

4.Kapitel:  Frage Ist der Hebräerbrief ungefährlich, weil er "nur an die Juden"
adressiert ist?

Viele Gläubige entschärfen den Hebräerbrief für sich mit der Behauptung, dass er speziell „an die
Hebräer“ gerichtet sei und deshalb sie als Heidenchristen von vornherein nicht betreffe. 

Diese Auffassung ist aber nach neueren Erkenntnissen nicht haltbar. Dass die zweifellos sehr alte
Überschrift von Anfang an zum Hebräerbrief gehört habe, ist nicht bewiesen. (siehe dazu auch die
Wuppertaler Studienbibel 1983, Seite 19) Die Klärung der Frage, ob sie nun dazu gehört oder nicht,
schließt zudem nicht zwingend aus, dass die bedrohlichen Inhalte nicht auch für Heidenchristen
gelten könnten. So gebraucht Paulus auf die Bestrafung der Israeliten zu Zeit der Wüstenwanderung
als  warnendes  Beispiel  für  ähnliches  Fehlverhalten  der  Heidenchristen  zu  Korinth.  Auch  aus
jüdischen Gesetzen wird eine Nutzanwendung für nicht-jüdische Christen gezogen. 

Frage:  Warum wird  immer  wieder  wahrheitswidrig  gelehrt  (zum Beispiel  von  John  McArthur,
Scofield u.a.), dass der Hebräerbrief seine schrecklichen Drohungen  nur an „unbekehrte Juden“
richtet,  obwohl Hebräer 10, Verse 26 foögende diese Drohungen mit dem Wort „WIR“ klar auf
sämtliche Empfänger des Briefes ausweitet (einschließlich des Verfassers) und Hebräer 10, Vers 34



eindeutig  die  Mehrheit  der  Empfänger  als  im  Glauben  bewährte  Christen  mit  Heilsgewissheit
charakterisiert? Frage: Haben Seelsorger ängstlichen Gläubigen wirklich nichts Besseres anzubieten
als diese leicht zu durchschauende Lüge, um quälende Verdammungsängste einzudämmen? 

5.Kapitel:  Haben wir Angst vor Fragen, die gestellt werden müssen?

Frage:  Warum werden  in  gewissen  auf  den  „Buchstaben“  fixierten  Gemeinden  die  schlimmen
Erfahrungen des Reformators Luther mit dem Hebräerbrief und seine deutlichen Warnungen nicht
bekanntgemacht und überprüft? 

Sowohl die Lüge als auch die Verdrängung zeigen, wie ratlos und verunsichert gläubige Bibellehrer
bei diesem Thema sind. 

Doch wie will der Seelsorger dann Betroffenen, die aus ihrer Angst nicht herausfinden, helfen?
Frage: Kann man es verantworten, auf eine sorgfältige Untersuchung zu verzichten? Es wäre schon
viel erreicht, wenn diese Information in der christlichen Glaubensgemeinschaft bekannt wäre und
der Hebräerbrief wenigstens als umstrittener Text diskutiert werden könnte. Damit könnte schon
sehr viel seelische Not gelindert oder gar vermieden werden, wobei es dem einzelnen Gläubigen
weiter überlassen bleiben könnte, ob er nun nach Abwägung der Argumente den Hebräerbrief noch
als hilfreiche Predigt oder eher als schädlich betrachtet. 

Bei Gläubigen, die ihre Befugnis zu prüfen an Theologen abgegeben haben, wird man sicher nicht
den Mut zu Fragen finden, die sich verantwortlich denkende Seelsorger stellen müssen. Leider ist
die Angst vor ehrlichen Fragen weit verbreitet. Doch war nicht Jesus selbst bereit, sich von seinen
Jüngern prüfen zu lassen? Er fragte: „Wer von euch kann mir eine Sünde nachweisen?“  (Johannes
8 Vers 46. Frage: Wenn nun Jesus geprüft werden durfte, warum soll man dann den Hebräerbrief
nicht prüfen dürfen? Frage: Dürfen wir es wirklich nicht? Doch zugestanden: ehrliche Rechenschaft
ist etwas Ungewohntes in einem ideologisch verformten Christentum. 

Wir jedenfalls wollen uns hier die Mühe einer Untersuchung des Hebräerbriefes machen. Frage: Ist
es  tatsächlich  so,  dass  der  Hebräerbrief  mit  seinen  exzessiven  Drohungen im Widerspruch  zur
Botschaft der Paulusbriefe steht? Frage: Stimmt es, dass der Hebräerbrief gutwilligen Gläubigen
sinnlos Angst macht, sie mit unlösbaren quälenden Fragen allein lässt und weit entfernt davon ist,
irgendeine überzeugende Hilfe anzubieten? Frage: Stimmt es, dass der einzige „Ausweg“, den er
anbietet,  perfektionistische  Selbstüberprüfung,  religiöser  Dauerstress  und  ängstliche
Werkgerechtigkeit  ist?  Ist  es  tatsächlich  so,  dass  dieser  Brief  das  Geschenk  der  Erlösung  aus
Gnaden wieder von frommer Leistung abhängig macht? Frage: Besteht tatsächlich die Gefahr, dass
dadurch  bei  sorgfältig  denkenden  Gläubigen  Glaubensfreude  und  Heilsgewissheit  erheblich
beschädigt wird? Frage: Oder lässt sich die Warnung Luthers mit verbesserter Theologie zuverlässig
entkräften? Frage: Welchen speziellen Auftrag hat der Hebräerbrief? Frage: Was ist sein spezieller
Gewinn für den Gläubigen, den andere Texte der Bibel nicht erbringen können? Frage: Ist dieser
Nutzen größer als eventuelle Nebenwirkungen? 

Die  folgende  Untersuchung  versucht  eine  Antwort  auf  diese  Frage  zu  finden.  Als  Hilfe  zur
Beurteilung  dient  uns  natürlich  der  Qualitätsmaßstab  Jesu,  die  Gebote  der  „Barmherzigkeit,
Gerechtigkeit, Verlässlichkeit“ laut Matthäus 23, Vers 23, die glaubwürdige Liebe charakterisieren
und für ihn die wichtigsten Gebote waren. 



6.Kapitel:   Das  Gute  im  Hebräerbrief  –  ein  Gegenbeweis  gegen  Luthers
Beurteilung?

Dass der Hebräerbrief auch viel Gutes und Wahres enthält, wird von Martin Luther bestätigt. Diese
Tatsache macht aber eine Überprüfung an den Kernaussagen des Evangeliums nicht überflüssig.
Denn die Predigt der Werkgerechtigkeit ist nie nur negativ! Sie wird immer zugleich mit vielen
Aussagen,  die  gut  und  wertvoll  sind,  zusammen  angeboten.  Das  ist  auch  logisch:  pure
Werkgerechtigkeit würde sofort abstoßend wirken – wenn die Hörer das bitter schmeckende Gift
schlucken sollen, dann muss es in Zuckerware eingepackt sein. Nur so entsteht der Fehlschluss,
dass das Bedenkliche im Text doch zum Guten dazu gehören und deswegen irgendwie notwendig
und sinnvoll sein müsse. 

Erstens:  Die  Attraktivität  des  Hebräerbriefes  beruht  vor  allem  auf  einer  detaillierten
Zusammenschau von alttestamentlichem Priester- und Opferdienst und der Erlösungstat Jesu, die
auch  Luther  lobte.  Eine  Interpretation  des  alttestamentlichen  Kultus  als  Hinweis  auf
neutestamentliche Heilstatsachen wird jedoch auch von Gläubigen heute geleistet  (zum Beispiel
durch Beiträge von Zac Poonen, Roger Liebi, Georg Brinke zur Symbolik der Stiftshütte). Diese
Bibellehrer legen die Bibel tiefsinnig aus, erwerben aber damit keine Legitimation, in den Kanon
biblischer Schriften aufgenommen zu werden. 

Ein weiteres Highlight des Hebräerbriefes ist auch die Zusammenstellung der Glaubensvorbilder im
11.Kapitel, wobei aber im 32.Vers die Einschätzung Jephtas als Glaubensvorbild sehr unangenehm
auffällt weil die destruktive, dumme und schädliche Gesetzeserfüllung Jephtas damit aufgewertet
wird. Details dazu liefert unser Beitrag "Jephta – ein Glaubensheld?" 

Zweitens: Auffällig ist die herausragende Formulierungskunst des Verfassers, die an etlichen Stellen
den Brief aufwertet. Doch es ist voreilig, ohne weitere Untersuchung aus der Formulierungskunst
des Verfassers einen automatischen Schluss auf die Kanontauglichkeit  zu ziehen.  Etliche seiner
schönen “Juwelsprüche” stehen in so krassem Widerspruch zu seinen fragwürdigen Aussagen, dass
der Gedanke sehr nahe liegt, dass der Verfasser aus einem urchristlichen Zitatenschatz zitiert hat.  

Dass  im  Hebräerbrief  häufig  auf  andere  Bibeltexte  Bezug  genommen  wird  bzw.  diese  weiter
ausgeführt  werden,  bedeutet  –  wie  wir  sehen  werden  –  nicht  automatisch,  dass  die
Überzeugungskraft dieser Texte im Hebräerbrief die gleiche geblieben ist. 

7.Kapitel:  Wem schadet der Hebräerbrief besonders?

Besonders  schädlich  wirkt  sich  der  Hebräerbrief  auf  Gläubige  aus,  die  viele  Schicksalsschläge
hinnehmen  müssen,  unter  schweren  Krankheiten  leiden  und  befürchten,  dass  sie  ihre  Gebete
vielleicht deshalb nicht erhört werden, weil sie irgendwann ein Wort gegen den Heiligen Geist oder
gegen vom Geist geleitete Gläubige gesagt haben. Manche können sich gar nicht an alle abfälligen
Worte erinnern, die sie in ihrer nichtchristlichen Zeit gesagt haben, andere sind durch die Furcht vor
dieser  Sünde  innerlich  so  blockiert,  dass  eine  Stresssituation  eben  gerade  diese  Beschimpfung
auslösen kann, die sie unter gar keine Umständen wollen. 

Die  übliche  seelsorgerliche  Hilfe  in  solchen  Fällen  ist  der  Hinweis,  dass  gerade  die  Reue  ein
sicheres Zeichen dafür ist, dass Gott im betreffenden Menschen noch am Wirken ist und ihn deshalb
nicht aufgegeben hat. Gerade dieser Trost, der schon in grausamer Seelennot vielen geholfen hat,
wird durch den Hebräerbrief zunichte gemacht, der mehrfach betont, dass Gott Menschen trotz ihrer



Reue – trotz ehrlicher, tätiger Reue! -  verdammt und zugrunde richtet, wenn sie in irgendeiner
Weise  zu  schwer,  zu  häufig,  oder  „mutwillig  gesündigt“  haben  (Hebräer  10.Kapitel,  Verse  26
folgende und 12.Kapitel, Verse 16 bis 17 )

Frage: Was bleibt dann als Hilfe übrig? Was kann der Seelsorger anderes sagen, als dass nach seiner
Sicht der Betroffenen „wahrscheinlich nicht“ in die Hölle kommt. Dass das keine Hilfe ist, leuchtet
unmittelbar ein. Was soll der Optimismus des Nichtbetroffenen nützen? Wer kann denn im Ernst
Gott noch vertrauen, ihn gar lieben, wenn er mit 5% Wahrscheinlichkeit in der ewigen Folter der
Hölle  landet?  Das ist  doch schon das  Todesurteil  für  die  Seele  und den persönlichen Glauben.
Nichtsdestotrotz  gibt  es  nicht  wenige  (geistig  sehr  sparsam  ausgestattete)  Seelsorger,  die  die
Qualität solcher „Antworten“ als zufriedenstellend erachten. 

Zugegeben:  es  sind nur  wenige Gläubige,  die  von der  Angst  vor  unvergebbarer  Sünde gequält
werden. Paulus sieht die Gemeinschaft der Gläubigen als „Leib Christi„, als ein Körper, in dem die
Glieder  einander  brauchen  und  insbesondere  die  verletzbarsten  Glieder  besonders  schützen.
Bibelzitat: „Wir aber, die wir stark sind, sollen die Schwächen derer tragen, die nicht stark sind, und
nicht Gefallen an uns selber haben.“ 1. Korinther 12, Vers 26. Deshalb muss es eine glaubwürdige
Stellungnahme zum Hebräerbrief und eine verlässliche seelsorgerliche Antwort geben. 

Der  Trend  in  der  Christenheit  geht  leider  in  die  andere  Richtung,  was  ja  schon  das  älteste
überlieferte Kanonzeugnis zeigt. Um den Zusammenhalt in einer Verfolgungszeit zu gewährleisten,
scheint jedes Mittel recht, auch seelische Erpressung und Einschüchterung. Leider hat bis heute das
Zeugnis der verletzbaren und sensiblen Gläubigen so wenig Gewicht, dass eine Überprüfung des
Hebräerbriefes an Kernaussagen der frohen Botschaft tabu erscheint. 

Offensichtlich  sind  bei  der  Mehrheit  der  Gläubigen  die  glaubensstärkenden  Impulse  aus  der
Verbindung mit Christus so schwach, dass ihr Glaube ohne eine dogmatische Denksperre kraftlos in
sich zusammensinkt. Da erscheint es gerechtfertigt – quasi als „Notwehr“ – auf die Verzweiflung
der wenigen, sorgfältig lesenden Mitchristen keine Rücksicht mehr zu nehmen.

Auf der Website erfolgt die detaillierte Vers-für-Vers-Untersuchung in Form einer tabellarischen
Übersicht.  Für eine Hördatei  ist  diese Darstellungsform weniger geeignet.  Deswegen werden in
diesem Hörbeitrag die einzelnen Sätze zwei Aussagegruppen zugeordnet. 

8.Kapitel:  Die erste Gruppe der Aussagen des Hebräerbriefes: die Warnungen

Der Hebräerbrief warnt mit höchster Eindringlichkeit vor einer Sünde, die zum unwiderruflichen
Heilsverlust führt. Die Drohungen erreichen ihren Höhepunkt im zehnten und zwölften Kapitel, wo
angekündigt wird, dass das Schicksal ewiger Verdammnis die unausweichliche Folge dieser Sünde
ist, woran auch die tiefste Reue nichts mehr ändern könne. 

Nun fragt  man sich,  an  wen denn nun dieser  Brief  gerichtet  ist,  der  mit  seinen  schrecklichen
Drohungen den Gläubigen von der Sünde abhalten will. Als Anrede wird sehr oft das Wort "Wir"
verwendet, womit der Verfasser ausdrücklich auch sich selbst in den Kreis der Angeredeten mit
einbezieht.  Dem Kapitel  10,  Vers 34 können wir eine präzise Beschreibung der Empfänger des
Briefes entnehmen. Dort heißt es: „Denn ihr habt mit den Gefangenen gelitten und DEN RAUB
EURER GÜTER MIT FREUDEN ERDULDET, WEIL IHR WISST, dass  ihr  eine bessere und
bleibende  Habe  besitzt.“Die  Empfänger  des  Briefes  sind  also  „Elitechristen“,  die  sich  bestens
bewährt haben, die in der Verfolgung „den Raub ihrer Güter mit Freuden (!) erduldet haben“ weil



sie  auf  einen  Ausgleich  in  der  unsichtbaren  Welt  Gottes  Himmel  hofften.  Welch  eine
Glaubensstärke, welche gründliches Erkennen der unsichtbaren Realität ist dazu nötig! Frage: Kann
man sich treuere Gläubige vorstellen? 

Die  Frage  ergebt  sich  natürlich,  warum  werden  gerade  solche  bewährten  Gläubige  mit  der
Androhung unausweichlicher Höllenstrafe gewarnt? Sie scheinen schon mit einem Fuß ganz in die
Nähe dieser Gefahr geraten zu sein: Im Anfang des zweiten Kapitels heißt es ab Vers 1:  Deshalb
müssen wir  im höchsten Maß auf  das  achten,  was wir  gehört  haben,  damit  wir  nicht  am Ziel
vorbeitreiben. Denn schon das Gesetz, das durch Engel verkündet wurde, war verbindlich, und wer
es übertrat oder nicht darauf hören wollte, erhielt die verdiente Strafe. Wie sollen wir da der Strafe
entgehen, wenn wir eine so großartige Rettungsbotschaft missachten? Ende des Bibelzitats. 

Obwohl die Dringlichkeit der Warnung kaum noch gesteigert werden kann, so  bleibt doch unklar
und nebulös, was die zu vermeidende Sünde denn nun genau beinhaltet.  Natürlich denkt man zuerst
an die Lästerung gegen den Heiligen Geist,  aber schon im dritten und vierten Kapitel wird die
unverzeihliche  Sünde  mit  einem  ganz  anderen  Gedanken  in  Verbindung  gebracht,  mit  dem
zeitweiligen Unglauben. Der Hebräerbrief erinnert an das Beispiel der Israeliten, denen kurz vor
dem Ziel der Eintritt in das verheißene Land versagt wurde, „wegen ihres Unglaubens“. 

Bibelzitat: „… wo mich eure Väter versuchten und prüften und hatten doch meine Werke gesehen
vierzig Jahre lang. Darum zürnte ich diesem Geschlecht und sprach: Immer irren sie im Herzen!
Aber  sie  verstanden  meine  Wege  nicht,  sodass  ich  schwor  in  meinem  Zorn:  Sie  sollen  nicht
eingehen in meine Ruhe.“ Ende des Bibelzitats aus Hebräer 3, Verse 9 bis 11. Auf diese Drohung
folgt  die  Aufforderung:  „So lasst  uns  nun bemüht  sein,  in  diese Ruhe einzugehen,  damit  nicht
jemand zu Fall komme wie in diesem Beispiel des Ungehorsams.“ Hebräer 4 Vers 11.

Die Details des Ereignisses werden im vierten Buch Mose Kapitel 14, Verse 39 folgende berichtet.
Das  Volk  hatte  sich  geweigert,  den  Kampf  mit  den  übermächtig  erscheinenden  Bewohnern  zu
beginnen. Daraufhin wird ihm der Kampf verboten und angekündigt, dass alle für den Rest ihres
Lebens in der Wüste bleiben und dort sterben sollten. Nun bereuten die Israeliten ihren Kleinmut,
und  erklärten  sich  zum  Kampf  bereit.  Mose  wiederholte  das  Verbot  und  warnte,  dass  die
Heilsverheißung durch die Sünde des zeitweiligen Unglaubens nunmehr zunichte geworden und der
größte Einsatz aussichtslos sei. Die Israeliten begannen dennoch tollkühn den Krieg und wurden
vernichtend geschlagen. Die Übriggebliebenen fristeten ein trostloses Leben in der Wüste. 

Der Verfasser des Hebräerbriefes bezieht nun das Beispiel aus dem Mosebuch auf die in Hebräer
10,  Vers  34  beschriebenen  vorbildlichen  Gläubigen,  die  hoffen,  am Ende  ihres  Lebens  in  die
versprochene Heimat im Himmel einzuziehen, wo sie sich über Ruhe und Frieden freuen wollen.
Im  dritten  Kapitel  Verse  10  und  11  heißt  es:  „So  lasst  uns  nun  bemüht  sein,  in  diese  Ruhe
einzugehen, damit nicht jemand zu Fall komme wie in diesem Beispiel des Ungehorsams“. 

Frage:  Wie  soll  man das  Beispiel  anwenden?  Frage:  Was  sind  die  Gemeinsamkeiten  zwischen
damals und heute? Die Unterschiede sind doch sehr groß! Der Gläubige heute läuft nicht mehr
hinter einer Feuersäule mehr, hindurch durch das geteilte rote Meer, nachdem all seine Feinde mit
Plagen zugrunde gerichtet wurden. Er lebt „im Glauben und nicht im Schauen“ . Ähnlichkeiten
zwischen  damals  und  heute  bestehen  nur  darin,  dass  der  Gläubige  auch  heute  gegen  Gebote
verstoßen  kann,  dass  er  ihm  „Sünde„,  oder  „Ungehorsam„  vorzuwerfen  ist,  die  –  wie  die
Bergpredigt zeigt – ein Vielfaches schwerer und anspruchsvoller als die des alten Testamentes sind
und  zum Beispiel  auch  Unterlassungen  mit  einbeziehen:Bibelzitat:  Bibelzitat:  „Wer  nun  weiß,
Gutes zu tun, und tut’s nicht, dem ist’s Sünde.“  (Jakobus 4,  Vers 17) . 

Frage: Inwiefern kann denn das damalige Geschehen ein „Beispiel“ für heutiges Fehlverhalten sein.



Wie in Kapitel  3, Vers 11 behauptet wird. ? Das erläuternde Beispiel  aus dem Alten Testament
bezieht  sich  eindeutig  auf  vorübergehendes  (!)  Misstrauen,  denn  die  Israeliten,  die  als
abschreckendes Beispiel dienen sollten, bereuten ja ihren Unglauben, ja waren sogar nachträglich
bereit,  ihr  Leben in dem Kampf mit  den  kanaanitischen „Riesen“  zu riskieren.  Doch auch der
höchste Einsatz nützte nichts mehr. 

Der  Verfasser  des  Hebräerbriefes  präsentiert  den Lesern im zwölften Kapitel  noch ein weiteres
Ereignis  aus  dem  Alten  Testament  mit  ähnlich  tragischem  Ausgang.  Esau  hatte  Jakob  das
Erstgeburtsrecht verkauft und seine – hier sehr späte Reue – nützte ihm nichts (Hebräer 12, Vers
17).  Auch  hier  dient  die  Geschichte  dazu,  auf  das  dem  Gläubigen  heute  drohende  Schicksal
hinzuweisen.  Besonders  angesprochen  sollen  sich  Menschen  fühlen,  die  mit  ihrer  Bitterkeit
Unfrieden in der Gemeinde anrichten. 

Das ist wahrlich ein sehr pauschales Etikett, unter das auch Menschen fallen, die durch schwerstes
Schicksal traumatisiert worden sind und jeglichen Lebensmut verloren haben.  

Auch hier erfährt der Hörer wieder, dass er sich zu hüten habe, weil sonst der Fall eintreten könnte,
dass er rettungslos verloren ist und selbst die tiefste Reue nichts mehr daran ändert. Dabei bleibt das
konkrete  Versagen wieder  seltsam unklar.  In  Kapitel  10,  Vers  39 wurde vom „Zurückweichen“
gesprochen, das so gefährlich ist. Dies entspricht auch dem in Kap 3 geschilderten Ereignis, in dem
ein vorübergehender Mangel an Mut die Tür zum verheißenen Land für immer verschloss.   

Frage: Was sollen  Gläubige daraus lernen? Wovor sollen sie sich hüten? Frage: Sollen wir daraus
lernen,  dass  ein  kurzfristiger  (!)  aber  wiederholter  Verstoß  gegen  das  Gewissen  ein  ähnliches
Ergebnis haben kann, dass Gott die Geduld endgültig verliert,  die Tür zum Heil  unwiderruflich
verschließt,  sodass  dem Gläubigen die  ewige  Folter  in  der  Hölle  sicher  ist?   Die Warnung im
Römerbrief 14, Vers 15 scheint diese Befürchtung zu bestätigen, wo es heißt,  dass der,  der mit
schlechtem Gewissen Verbotenes isst, zugrunde gehen wird. 

Frage: Wie groß ist diese Gefahr? Frage: Steht der Gläubige ständig mit einem Bein in der Hölle,
sodass man ihn jeden Tag ermahnen muss, um Himmels willen nicht zu „sündigen„? Der Vers 12 im
dritten Kapitel bezieht das Wort "abfallen" auf eben den zeitweiligen Unglauben der Israeliten, der
ja bereut wurde und demzufolge nicht endgültig war. Bibelzitat:  Seht zu, Brüder und Schwestern,
dass niemand unter euch ein böses, ungläubiges Herz habe und abfalle von dem lebendigen Gott.
Ende des Bibelzitats. 

Nun fragt man sich zu Recht, was denn das Wort "abfallen" alles bedeuten könnte. Frage: Ist damit
schon  die  innere  Distanzierung  von  einem  Gott  gemeint,  dessen  Forderungen  unerfüllbar
erscheinen? Der reiche Jüngling konnte nicht gerettet werden, weil er sich nicht dazu entschließen
konnte, die Forderung Jesu, „all seine Habe den Armen zu geben„, zu erfüllen (Markus 10, Verse 21
folgende). Hier ist zweifellos Schwäche im Spiel und keine Bösartigkeit. Auch „Freundschaft mit
der  Welt“  bedeutet  bereits  „Feindschaft  mit  Gott“,  wie  der  Jakobusbrief  im vierten  Kapitel  im
4.Vers  feststellt,  obwohl  diese  Feindschaft  gar  nicht  angestrebt  werden  muss.  Und  ein  „Feind
Gottes“ kann unversehens über den „point of no return“ hinausgelangen, wie zum Beispiel König
Saul, der durch unvollständige Ausführung eines Gebotes „Gottes Feind“ wurde  und dem Gott
eines Tages nicht mehr antwortete (1.Samuel  28, Vers 16 und Vers 6) 

Was  als  „weltlich„,  das  heißt  als  „Feindschaft  gegen  Gott“  anzusehen  ist,  unterliegt  der
Deutungshoheit der Vorsteher und Bibellehrer, die nicht – wie bei Paulus – etwa den Gläubigen
Rechenschaft  für  ihr  Tun  schuldig  sind,  sondern  laut  Hebräerbrief  „allein  Gott“,  d.h.  ihrer
Vorstellung von Gott,  die durchaus der eines grausamen und kleinlichen Diktators nahekommen
kann. Auch solchen Bibellehrern hat der Gläubige ohne Widerstreben zu gehorchen, wenn er sich



nicht  die  Strafe  Gottes  zuziehen  will.  Im  Kapitel  13,  Vers  17  wird  gewarnt,  dass  bereits  die
Frustration der Bibellehrer durch Unfolgsamkeit strafbare „Sünde„ ist. 

Frage: Wird hier nicht der Überlastung des Gewissens durch überstrenge, engherzige, das Gewissen
über  die  Maßen  belastende  Auslegung  größter  Raum  gegeben?  Auf  diese  Weise  liefert  der
Hebräerbrief der Hierarchie ein überaus großes Missbrauchspotential. 

In  buchstabenhörigen  Gemeinschaften  ist  die  Versuchung  sehr  groß,  strenge  Gebote  weiter  zu
verschärfen.  Das  wird  in  vielfältiger  Weise  als  vorteilhaft  empfunden.  Zum ersten  erzeugt  der
rigoristische  Exzess  ein  Selbstbewusstsein  als  „Auserwählte“  gegenüber  allen,  die  dieses
Leistungsniveau  nicht  erreichen.  Er  erzeugt  entsprechendes  Sendungsbewusstsein  als  „Gottes
Stellvertreter“. Es schenkt mit der Möglichkeit das Gewissen anderer zu verschärfen, den Genuss
eines Machterlebnisses, das als Kompensation  für Ohnmachtserfahrungen dient. Auch dient eine
Verschärfung  der  Normen  der  Profilierung  der  Glaubensgemeinschaft  und  bindet  die  Hörer
intensiver an die Leiter und Prediger der Gemeinschaft. Darüber hinaus entsteht auch ein Gefühl
größerer Nähe zu Gott und die Überzeugung, hohe Erwartungen an Gott stellen und seinen Arm
bewegen zu dürfen. 

Langfristig  aber  entsteht  aber  auch  der  deprimierende  Eindruck  einer  hohen  Empfindlichkeit
beziehungsweise Reizbarkeit Gottes, der die Missachtung überzogener Normen als „Feindschaft“
gegen ihn bewertet und Glaubensfreude und Heilszuversicht nachträglich wieder auflöst. 

Was also genau mit „Sünde“ gemeint ist, und wer davon besonders betroffen ist, bleibt hier und
auch im folgenden weitgehend unklar. Zunächst richtet sich der Hebräerbrief gegen das einzelne
„schwarze Schaf“, das in der Duldung von „Sünde“ zu weit gegangen und „zurückgeblieben“ ist (so
in Hebräer 4, Vers 1). Doch in Kapitel 5, Vers 11 wird wieder die ganze treue Gemeinschaft als
„zurückgeblieben“ und „unreif“ gescholten und mit der Gefahr, verdammt zu werden, konfrontiert.
Ähnlich auch im zwölften Kapitel in den Versen 15 und 25. 

Ohne dass überhaupt klar ist, welche „Sünde“ konkret begangen werden könnte, wird die bewährte
treue Gruppe mit Drohungen eingedeckt, als ob es sich um eine kurz vor dem Absterben befindliche
Laodicäa-Gemeinde handeln würde. Dabei liegt gar kein konkretes Versagen vor. Dem Verfasser
genügt  für  die  schulmeisterliche  Behandlung  dieser  Christen  bereits  die  Tatsache,  dass  sie  die
geforderte Hundertprozentigkeit im Widerstand gegen „die Sünde“ noch nicht erreicht haben. So
sagt es Hebräer 12, Vers 4. Obwohl die Empfänger des Briefes „Elitechristen“ sind, werden sie von
dem anonymen Verfasser wie Schulkinder gemaßregelt, die zu faul sind, das kleine Einmaleins zu
lernen. In Kapitel 5 heißt es im 12. Vers: „Und IHR, die ihr längst Lehrer sein solltet,  habt es
wieder nötig, dass man euch die Anfangsgründe der göttlichen Worte lehre und dass man euch
Milch gebe und nicht feste Speise„. Ende des Bibelzitats. Dass man so mit Gläubigen umgeht, die
bereits hohen Glaubensmut bewiesen und alles für den Glauben geopfert haben, versteht doch kein
Mensch. 

Bei einem derart harten Urteil über bewährte Christen sollte man es für angemessen halten, wenn
der Briefverfasser nicht anonym bleibt, sondern sich mit Namen und Auftrag legitimiert, so wie
Paulus  es  in  allen  seinen  Briefen  getan  hat.  Doch  die  Leser  erfahren  nichts  darüber.  Aus  der
Anonymität heraus müssen sie sich mit den härtesten Drohungen eindecken lassen. 

Ziehen wir doch einmal den Vergleich zum das Urteil des Paulus im ersten Korintherbrief, Kapitel 5
über einen konkreten Fall, nämlich über jemanden, der eine skandalöse Ehe geschlossen hatte und
uneinsichtig war. Hier kann man sehr wohl vom hartnäckigen, verstockten Festhalten an der Sünde
reden,  von  einer  fatalen  Lebensentscheidung,  und  doch  findet  der  Apostel  auch  für  diesen
Menschen noch freundliche Worte und einen Weg zur Rettung. Im ganzen Brief spürt der Leser die



herzliche  Verbindung  des  Apostels  zur  seiner  Gemeinde.  In  der  erbarmungslosen  Kälte  des
Hebräerbriefes, dessen Verfassers sich nicht zu erkennen gibt, haben Gefühle der Zuneigung keinen
Platz. 

In  Kapitel  6  scheint  mit  der  unverzeihlichen  Sünde  der  Abschied  vom  christlichen  Glaubens
gemeint zu sein. Bibelzitat: „Für alle, die Gott schon mit seinem hellen Licht erleuchtet hat, die an
sich selbst erfahren haben, wie herrlich Gottes himmlische Gaben sind, und denen der Heilige Geist
geschenkt wurde, die Gottes gute Botschaft aufnahmen und etwas von der Kraft der ewigen Welt
kennen gelernt haben – für all diese Menschen ist es unmöglich, wieder zu Gott zurückzukehren,
wenn sie sich bewusst von ihm abgewendet haben und ihm untreu geworden sind.“ (Hebräer 6,
Verse 4 bis 6). 

Auch an einer alles entscheidenden Stelle wieder verstörende Unklarheit! Frage: Was bedeutet denn
„abfallen“  ? Frage:  Ist  ein  Christ,  der  wiederholt  weltlich gelebt  hat,  dadurch auch schon zum
„Feind Gottes“ geworden, der auf die Seite des „Widersachers“ gehört? Frage: Oder genügt auch
schon das längere Verharren in Unversöhnlichkeit, um als „Schalksknecht“ das Heil zu verlieren, so
wie in Matthäus 18 in den Versen 34 und 35 gewarnt wird. 

Doch  nehmen  wir  an,  was  unbeweisbar  ist  –  mit  dem Wort  „abfallen“  sei  nur  die  endgültige
Distanzierung vom Glauben gemeint. An den Gründen dafür hat der Schreiber des Hebräerbriefes
kein Interesse. Ihm kommen nicht einmal die einfachsten Fragen in den Sinn. Frage: Können nicht
schreckliche Lebenskatastrophen an der Liebe Gottes und dem Sinn des Glaubens zweifeln lassen?
Frage: Kommt es nicht immer wieder vor, dass notorische Unehrlichkeit und religiöse Erpressung
in der Bibellehre ein abstoßendes Gottesbild entstehen lassen und die Anziehungskraft des Glaubens
zerstören? Frage: Ist der Gedanke so abwegig, dass Prediger und andere Vertrauenspersonen so böse
gegen einen Gläubigen handeln können, dass dieser auch das Vertrauen in Gott  verliert? Frage:
Wenn sich dann noch die Gemeinde auf die Seite des Täters stellt, wieviel Vertrauen in Gott bleibt
dann  wohl  übrig?  Frage:  Was  geschieht  mit  Gläubigen,  die  durch  Androhung  von  Folter  und
Hinrichtung erpresst wurden, sich von ihrem Glauben zu distanzieren? Frage: Werden sie für ihr
Versagen  mit  ewiger  Höllenfolter  bestraft?  Auch  wenn  der  Verfasser  gelegentlich  die  Worte
„Mitgefühl„ und „Trost„ benutzt… Frage: wo ist hier bei ihm auch nur das geringste Verständnis für
solche  Zwangslagen  zu  sehen  ?  Für  ihn  gibt  es  nur  Anpassung  oder  Vernichtung!  Wer  das
„Parteibuch“ zurückgibt, ist erledigt für alle Ewigkeit. Selber schuld! 

Frage: Wird möglicherweise als  Abschied vom Glauben bereits  das längere Verharren in Sünde
gewertet?.In Hebräer 10, Verse 26 folgende heißt es „Denn wenn WIR mutwillig sündigen, nachdem
wir die Erkenntnis der Wahrheit empfangen haben, bleibt hinfort kein Opfer mehr für die Sünden,
sondern ein schreckliches Warten auf das Gericht und ein wütendes Feuer, das die Widersacher
verzehren wird.... Ende des Bibelzitats. Die griechische Form des Verbs bezeichnet keine einmalige,
sondern eine wiederholt praktizierte „Sünde“. Frage: Doch wo ist die rote Linie? Frage: Wann hat
man eine Sünde zu oft wiederholt, dass nun das Maß voll ist? 

Frage: Sind nur „große“ Sünden gemeint, oder auch „kleine“ Sünden? Frage: Wann ist die Sünde
„zu groß“ gewesen? Frage: Welche Art Sünde ist überhaupt gemeint? Es bleibt unklar,  an welche
Art  Sünde  der  Verfasser  hier  denkt.  Frage:  Fällt  auch  fortgesetzte  Unterlassung  des  eigentlich
Richtigen darunter, wie es der Jakobusbrief im Kapitel 4, Vers 17 sagt? Frage: Könnte mutwillige
Sünde schon die fortgesetzte Verweigerung der völligen Selbstaufopferung der „Kreuzesnachfolge“
sein, wie sie in Matthäus 16, Vers 23 oder gar in Matthäus 19, Verse 16 folgende gefordert wird?
Frage: Kann man die mutwillige Sünde begehen, indem man der Forderung ungehorsam ist, alles
Hab und Gut bis auf das Lebensnotwendigste zur Linderung der Not der Ärmsten hinzugeben?
Frage: Oder ist darunter das Zurückstellen spiritueller Prioritäten zugunsten materieller Genüsse zu
verstehen, was Hebräer 12, Vers 16 andeutet? Frage: Wie wird die Verweigerung der Forderung zu



missionieren bewertet ? Obwohl die Strafe grenzenlos grausam ist, weiß niemand genau, wo denn
nun die rote Linie verläuft. 

Frage: Ist eine Regung des Gewissens als „Stimme Gottes“ zu verstehen? Frage: Ist das fortgesetzte
Handeln gegen eine Forderung des Gewissens als irreparable „Verstockung“zu betrachten, die mit
dem Verlust des ewigen Lebens zu bestrafen ist? Frage: Wann darf sich der Gläubige sicher fühlen?
Frage: Soll er sich auf das Urteil des Seelsorgers verlassen, der vielleicht die Gefahr herunterspielt,
um  sich  selbst  unerlaubte  Erleichterung  zu  gönnen?  Frage:  Wo  soll  das  objektive  Urteil
herkommen? 

Bezieht der Hebräerbrief nun die Drohung mit der Hölle sogar auf die eifrigsten Gläubigen, sollten
sie in ihrem Kampf gegen „die Sünde“ nachlässig werden, so darf sich erst recht jeder angesprochen
und bedroht sehen, der von diesem hohen Niveau noch weit entfernt ist. Frage: Wird erwartet, dass
man aus Angst vor der Hölle so lebt, dass man sich über lange Phasen keiner Sünde mehr bewusst
ist und eigentlich nur noch unabsichtlich, versehentlich sündigt ? 

Wie sollen unter dem Gefühl ständiger Bedrohung Gefühle der Dankbarkeit, Wertschätzung oder
gar Liebe zu Gott entstehen? Frage: Ist es nicht reichlich naiv, von seelischer Erpressung einen
Fortschritt in der Charakterbildung zu erwarten, wo doch die freiwillige Entscheidung für das Gute
für  das verwandelte Herz  typisch ist? Irgendetwas davon ahnt der Verfasser des Hebräerbriefes, er
spricht es sogar in Hebräer 13, Vers 9 aus, dass „das Herz nur durch Gnade fest werden“ kann, doch
letztlich ist ihm diese wichtige Erkenntnis nicht im Geringsten klar, sodass er immer wieder den
Gläubigen mit  der  Androhung ewiger  Vernichtung „motivieren“  muss,  womit  er  übrigens  auch
seiner  eigenen Zusicherung eines  von Angst  befreiten Lebens im Vers 15 des zweiten Kapitels
widerspricht.

Vollends taktlos und widersinnig ist  es,  die Warnung vor unumkehrbarer Verdammung noch zu
Lebzeiten Gläubigen einzuschärfen, die bereits alles für den Glauben geopfert haben.. Was sollen
denn die armen Gläubigen noch alles tun? Alles geopfert und noch immer wird wie besessen Druck
gemacht! Mit seinem rigorosen Exzess erzeugt der Hebräerbrief eine Unsicherheit und seelische
Bedrängnis, die durch nichts mehr gesteigert werden kann. 

Welche grausamen Seelenqualen der Hebräerbrief bei sensiblen Mitchristen anrichten kann, lässt
sich auch an dem Leidensbericht des Franz Spiera ersehen, der zur Zeit Luthers lebte und binnen
eines halben Jahres an seiner Angst elend zugrunde ging. Kapitel 10 zieht im Vers 26 wieder eine
Verbindung zur unvergebbaren Lästerungssünde. Bibelzitat: Eine wie viel härtere Strafe, meint ihr,
wird der verdienen, der … den Geist der Gnade schmäht? Ende des Bibelzitats. 

Je  länger  die  Erpressung  mit  maßlosen  Forderungen  und  Strafen  das  Gewissen  belastet  und
verwundet,  desto  wahrscheinlicher  ist  es,  dass  sich  der  Gläubige  irgendwann  zu  negativen
Bemerkungen hinreißen  lässt.  Ein  dummes  unüberlegtes  Wort  ist  schnell  gesagt,  was  auch  der
Jakobusbrief im dritten Kapitel im Vers 5 feststellt . Der von vielen geschätzte Bibellehrer Adolf
Schlatter vertrat die Auffassung, dass auch ein abfälliges Wort über Brüder, über einen Bibeltext, in
dem sich der Geist Gottes äußert, ein unvergebbarer Fehltritt sein könnte. Durch die Verkettung von
absichtlicher Sünde und verbaler Entgleisung wird die Unsicherheit des Gläubigen, seine Fixierung
auf sich selbst und seine fragwürdige Motivation, sich mit frommen Werken möglichst weit von
dieser Gefahrenzone entfernt zu platzieren, noch einmal verstärkt. 

Frage: Muss bei einer Schmähung des Geistes der Heilige Geist explizit genannt werden, wie es in
Matthäus 12, Verse 22 folgende geschieht? Die Geschichte von Ananias und Saphira zeigt, dass sich
der  Heilige  Geist  schon  durch  eine  simple  Lüge  persönlich  beleidigt  sieht  und  mit  sofortiger
Vernichtung antwortet. Auch wenn die übliche Auslegung beteuert, dass das Ehepaar nicht in die



Hölle gekommen ist, so bleibt doch der Eindruck der äußersten Reizbarkeit Gottes zurück, dem
vielleicht „irgendein Wort“ gegen irgendetwas, was mit dem Heiligen Geist in Verbindung steht,
genügt. 

In  Kapitel  12  wiederum  wird  die  unverzeihliche  Sünde  mit  einem  Ereignis  in  der
Erzvätergeschichte,  mit  dem Verkauf  des  Erstgeburtsrechts  durch Esau in  Verbindung gebracht.
Frage: Was ist mit dem Verkauf des Erstgeburtsrechts, der nicht mehr rückgängig zu machen ist,
gemeint? Niemand weiß es. Nehmen wir an,, dass es in diesem Text wie in Hebräer 6, Vers 6, um
den Verlust bzw. das Verlassen des Glaubens geht. War der Anlass dafür eine Schädigung durch die
Glaubensgemeinschaft (woran der Hinweis auf die „verbitterte Wurzel“ denken lässt), dann wird
die Glaubwürdigkeit dieser Gemeinschaft wohl kaum durch brutale Drohungen wiederhergestellt.
Andere christliche Theologen haben den Vers im Sinne von Hebräer 10, Vers 26 interpretiert und
sind  der  Ansicht,  dass  das  gewohnheitsmäßige  Dulden  einer  Sünde  einem Verzicht  auf  Segen
zugunsten materieller Vorteile gleichkommt und zum unwiderruflichen Ausschluss vom Heil führt. 

Wieder andere  Seelsorger versuchen die  bedrohliche Wirkung dieser Worte zu mildern, indem sie
den Schaden, den Esau hinnehmen musste,  auf den Verlust des Segens begrenzen: er  beinhaltet
angeblich also nur einen zeitlichen, materiellen Verlust. 

Dieses Argument ist aus zwei Gründen schwach. Erstens führt der Prophet Maleachi aus, dass der
Zorn  Gottes  sich  nicht  nur  gegen  Esau  gerichtet  hat,  sondern  auch  noch  seine  Nachkommen
ruiniert: "Ich hasse Esau und habe sein Gebirge öde gemacht und sein Erbe den Schakalen zur
Wüste. ... Werden sie bauen, so will ich abbrechen, und man wird sie nennen »Land des Frevels«
und »Das Volk, über das der HERR ewiglich zürnt« (Maleachi  1, Verse 3-4) Ewiger Zorn! Die
Assoziationen  zur  ewigen  Verdammnis  sind  wohl  deutlich  genug.  Auch  tiefste  Reue  ändert
demnach nichts mehr am Schicksal, von Gott verworfen zu sein! Diese Aussage wurde bereits im 3.
und 4. Kapitel am Beispiel der Israeliten illustriert, deren tätige Reue nicht das Geringste nützte.
Zum anderen betont der Hebräerbrief abschließend noch einmal die Unmöglichkeit der Verdammnis
zu entkommen und zieht einen deprimierenden Vergleich zwischen dem Alten und dem Neuem
Testament.   Bibelzitat  aus  Hebräer  12 Vers  25:  Denn wenn jene nicht  entronnen sind,  die  den
abwiesen, der auf Erden den Willen Gottes verkündete, wie viel weniger werden wir entrinnen,
wenn wir den abweisen, der vom Himmel her redet. Ende des Bibelzitats. 

Die Formulierung „Wie viel weniger werden wir entrinnen" ist schon erstaunlich. Das Evangelium
des Johannes stellt die vom Hebräerbrief behauptete Relation auf den Kopf: Bibelzitat aus Johannes
1, Vers 17: „Mose brachte nur das Gesetz, aber wirkliche Gnade und Barmherzigkeit wurde erst
durch Jesus Christus geschenkt.“ Ende des Bibelzitats. Der Hebräerbrief macht das Gegenteil. Für
ihn  ist  die  neue  Botschaft  hundertmal  schrecklicher  als  die  alte.  Frage:  Wieviel  Sinn  soll  das
machen, wenn im Neuen Bund nicht nur die Forderungen das Maximum erreichen, sondern auch
noch die Strafen für deren Missachtung aufs Grausamste verschärft werden? Frage: Macht nicht der
Hebräerbrief damit dasselbe wie der dumme König Rehabeam, der sein Volk schockierte, vergleiche
mit   1.Könige 12 Vers 14? „Nun, Vater Mose hat auf euch ein schweres Joch gelegt,  ich aber,
Christus, will’s euch noch schwerer machen. Mein Vater hat euch mit Peitschen gezüchtigt, ich will
euch mit tödlichen Skorpionen züchtigen„? Frage: Das sollen wir glauben? 

Frage: Wie viel kann dann das wundervoll formulierte Versprechen, das der Hebräerbrief gleich zu
Beginn im Vers 15 des zweiten Kapitels gibt, dann noch bedeuten? „Jesus hat durch den Tod die
Macht genommen dem, der Gewalt über den Tod hatte, nämlich dem Teufel, um die zu erlösen, die
durch  Furcht  vor  dem  Tod  im  ganzen  Leben  Knechte  sein  mussten“  .  Frage:  Wie  passen  die
erbarmungslosen  Textabschnitte  im  Hebräerbrief  zum  ehrlich  gemeinten  Satz  des  Paulus  im
Galaterbrief, Kapitel 5 Vers 1: „Zur Freiheit hat uns Christus befreit. Steht fest und lasst euch nicht
wieder das Joch der Knechtschaft auferlegen“? Frage: Wie soll der Gläubige „feststehen“ und sich



der Freiheit erfreuen können, wenn der Hebräerbrief im 12 Kapitel Vers 4 vollen Einsatz „bis aufs
Blut“ fordert und jedem, der „zurückbleibt“, mit der Hölle droht? 

Jetzt kommen wir zur zweiten Gruppe der Aussagen im Hebräerbrief.

 9.Kapitel:  Zweite Gruppe der Aussagen: der wirkungslose Trost 

Auf den ersten Blick klingt der Hebräerbrief manchmal sehr freundlich. In Hebräer 12 Vers 6 heißt
es:  wen der Herr lieb hat, den züchtigt er, und er schlägt jeden Sohn, den er annimmt. Ende des
Bibelzitats.  Der  Hebräerbrief  lehrt  aber  keine  von  Liebe  und  Vertrauen  geprägte  Vater-Sohn-
Beziehung  zwischen  Gott  und  dem  Gläubigen,  sondern  de  facto  eine  knallharte  Sklave-Herr-
Beziehung, in der sowohl die Forderungen wie auch die Strafen maßlos und unendlich viel härter
sind als zu Moses Zeiten. Auch wenn hier wieder hohl und phrasenhaft von „Sohnschaft“ geredet
wird wie andernorts von „Mitgefühl“ und „Trost“ ,  so bleibt doch eines klar: sollte der „Sohn“
seinem  anspruchsvollen  „Vater“  nicht  mehr  genügen  und  „zurückbleiben“  ,  ergeht  es  ihm
schlimmer als jedem Tier im Schlachthaus. Das ist schon grotesk. 

Trostworte  machen wenig  Sinn,  wenn sie  in  unauflöslichem Gegensatz  zu  Drohworten  stehen.
Geradezu grotesk ist es, dass Gott Christen, die in einer existenzgefährdenden Situation zeitweilig
den Mut verlieren, mit der Hölle droht. Diesen Schluss muss man ja aus dem Vergleich mit den
Israeliten  ziehen,  die  zeitweilig  den  Mut  verloren,  gegen  die  hünenhaften  Landesbewohner  zu
kämpfen, und zur Strafe endgültig aus dem verheißenen Land ausgeschlossen wurden. Im vierten
Kapitel Vers 3 heißt es: Ich schwor in meinem Zorn: Sie sollen nicht in meine Ruhe eingehen Ende
des Bibelzitats. 

Wenn Gott „schwört“ (!), dass alle, die „heute“ in irgendeinem Punkt ungehorsam sind oder zu viel
zweifeln, mit Sicherheit in der Hölle landen, welchen „Trost“ soll dann sein ganz anders lautender
„Eid“  im  sechsten  Kapitel  Vers  18  bieten,  der  dem  Heil  noch  eine  Chance  gibt.  Bibelzitat:
Menschen schwören ja bei dem Höheren; und der Eid dient ihnen zur Bekräftigung und macht aller
Widerrede ein Ende.  Darum hat Gott, als er den Erben der Verheißung noch kräftiger beweisen
wollte, dass sein Ratschluss nicht wankt, sich noch mit einem Eid verbürgt.  So sollten wir durch
zwei Zusagen, die nicht wanken – denn es ist unmöglich, dass Gott mit ihnen lügt –, einen starken
Trost  haben,  die  wir  unsre  Zuflucht  dazu  genommen  haben,  festzuhalten  an  der  angebotenen
Hoffnung. Ende des Bibelzitats. 

Sicherheitshalber – so warnt der Hebräerbrief - soll der Gläubige sofort gehorchen, weil verspäteter
Gehorsam möglicherweise verworfen wird und den Ausschluss vom Reich Gottes nach sich zieht:
In Hebräer 3 Vers 15heißt es:  Heute, wenn ihr seine Stimme hört, so verstockt eure Herzen nicht.
Ende  des  Bibelzitats.  Frage:  Wenn  jemand  gestern,  vorgestern  oder  noch  früher  den  Ruf  zum
Gehorsam gehört und ignoriert  hat,  welcher „Eid Gottes“ gilt  dann? Frage: Was sollen,  dürfen,
können wir glauben, wenn das „Heute“ bereits gestern war? Frage: Dem „Eid“ in Hebräer 4, Vers 3,
der  allen,  die  den  Ruf  ignoriert  haben  und  weiter  „mutwillig  gesündigt“  haben,  die  ewige
Verdammnis zusichert , oder dem „Eid“ in Hebräer 6, Vers 10 bis 12, der einen starken Trost liefern
soll?  Zwei  Eide,  die  sich  logisch  widersprechen,  das  ist  doch  wirklich  eine  abenteuerliche
Konstruktion. 

Frage: Was soll der Vergleich mit dem Eid, der mit Abraham geschlossen wurde? Dieser Eid war
doch  ganz  anderer  Art.  Abraham  wurde  mit  einem  Eid  die  Entschlossenheit  Gottes  deutlich
gemacht,  seinen Herzenswunsch nicht  zu vergessen.  Diese Verheißung war vom Tun Abrahams
unabhängig – worauf Paulus nachdrücklich im vierten Kapitel des Römerbriefes hinweist. Bei der



Verheißung  des  Heils  macht  hingegen  solch  ein  „Eid“  überhaupt  keinen  Sinn,  wenn  das  Heil
derartig  von  eigenem  Wohlverhalten,  von  der  Vermeidung  des  zeitweiligen  Unglaubens  und
„mutwilliger Sünde“ und von äußerster Hingabe abhängig ist, wie es der Hebräerbrief behauptet.
Wem fällt dazu nicht das Wort Jesu ein? In Matthäus 52 Verse 34 bis 37 heißt es:  „Ich aber sage
euch, dass ihr überhaupt nicht schwören sollt, … Eure Rede aber sei: Ja, ja; nein, nein. Es ist nicht
gut, darüber hinauszugehen.“Ende des Bibelzitats. 

Frage: Was ist auf den Trost zu geben im dritten Kapitel des Hebräerbriefes, Vers 6? Bibelzitat:
Gottes  Haus  sind  wir,  wenn wir  die  Zuversicht  und das  Rühmen der  Hoffnung  bis  zum Ende
standhaft festhalten. Ende des Bibelzitats. Hier scheint einfacher Optimismus und das Bezeugen der
eigenen Errettung zu genügen, um sich des Heils gewiss fühlen zu können. Doch so einfach ist es
nun auch nicht!  Jesus selbst  warnte vor unangebrachtem Optimismus:  In .Matthäus 7 Verse 31
folgende  heißt  es:  „Nicht  alle  die  Herr  sagen  werden,  kommen  ins  Himmelreich.“  Ende  des
Bibelzitats.  Auch  das  Gleichnis  von  den  10 Jungfrauen  warnt  vor  unberechtigtem Optimismus
(Mätthäus 25, Verse 1 folgende) Der Glaube, der keine geistgewirkten Taten Gottes aufzuweisen
hat, ist tot und endet mit den Teufeln in der Hölle, wie der Jakobusbrief im zweiten Kapitel warnt.
Geistgewirkte Taten sind freiwillig und durch die Geistesfrüchte Liebe und Freude gekennzeichnet.
Gläubige nun, die bereits unter der Angst leiden, den point of no return durch Mangel an Glauben
oder durch „mutwillige Sünde“ überschritten zu haben, bringen überhaupt keine Taten mehr aus
Liebe und Freude zustande. Auch ist keine Zuversicht mehr da, die festgehalten werden kann. 

Christen,  die  die  Bibel  wenig  lesen  und Problemstellen  verdrängen  können,  –  und  das  ist  die
überwiegende Mehrzahl – werden sich durch diesen Vers in ihrem Heilsoptimismus bestätigt sehen.
Sorgfältig lesende Gläubige indes erkennen, dass Optimismus nicht genügt und werden folglich ihre
Angst nicht los. 

Zweifellos  enthält  der  Hebräerbrief  noch  weitere  wundervoll  formulierte  Trostworte,  indes  sie
bleiben in seinem Kontext seltsam kraftlos. In Hebräer 2 Vers 15 heißt es:  Er hat die erlöst, die
durch Furcht vor dem Tod im ganzen Leben Knechte sein mussten. In Hebräer 2 Vers 17 heißt es:
Daher musste der Sohn in allem seinen Brüdern gleich werden, auf dass er barmherzig würde und
ein treuer Hohepriester vor Gott, zu sühnen die Sünden des Volkes. In Hebräer 4 Vers 15 heißt es:
Denn wir haben nicht einen Hohenpriester, der nicht könnte mit leiden mit unserer Schwachheit,
sondern der versucht worden ist in allem wie wir, doch ohne Sünde. Ende des Bibelzitats. Wiederum
ein Versprechen in schöner Formulierung, doch im Hebräerbrief ohne konkreten Inhalt. Der Begriff
„Mitgefühl Christi“ scheint anzudeuten,  dass ein gewisses Maß von „Zurückbleiben“ hinter den
hohen  Forderungen  toleriert  wird,  doch  wie  groß  ist  diese  Toleranz?  Niemand  weiß  es.  Jesus
jammerte das Volk (so heißt es in Matthäus 9 Vers 36), doch die beängstigende Perspektive, dass
von den vielen Menschen nur wenige den Weg an der ewigen Höllenfolter vorbei ins Reich Gottes
finden werden, steht dazu offenbar nicht in Widerspruch (Matthäus 7 Vers 14). Entsprechend darf
der Gläubige, der Angst hat, in die Hölle zu kommen, des „Mitgefühls Christi“ sicher sein, ohne
dass dieses Mitgefühl etwas an seinem schrecklichen Schicksal ändern kann. 

Der Verfasser des Hebräerbriefes scheint diese Widersprüchlichkeit irgendwie zumindest zu ahnen.
Er rät daher dem Gläubigen, sich etwas Sicherheit durch gute Werke zu verschaffen. Im sechsten
Kapitel, Vers 10 heißt es: Denn Gott ist nicht ungerecht, dass er vergäße euer Werk und die Liebe,
die ihr seinem Namen erwiesen habt,  indem ihr den Heiligen dientet  und noch dient.  Ende des
Bibelzitats. Frage: Verdienste, fromme Werke als Gegengewicht zum allgegenwärtigen Risiko der
Verdammung zu Lebzeiten ? Frage: Wieviel Werke genügen innerhalb welchen Zeitraums, damit
sich  der  Gläubige  sicher  fühlen  darf?  Frage:  Wieviel  Werke  genügen,  um  wiederholte
Unterlassungssünden auszugleichen, die genauso wie Tatsünden den Zorn Gottes heraufbeschwören
können? In Jakobus Vers 17 heißt es: „Wer etwas Gutes zu tun weiß und tut es nicht, macht sich
eines Vergehens gegen Gott schuldig.“ Ende des Bibelzitats. Frage: Müssen sensible, ängstliche und



sorgfältige Gläubige mehr leisten als optimistisch und oberflächlich denkende Gläubige, um keine
Angst vor der Hölle zu haben? 

Frage: Wo ist die notwendige Abgrenzung von der Werkgerechtigkeit, die ja den Glauben ebenfalls
völlig  zerstört,  zu finden? Wo doch Paulus eindringlich warnt,  dass  auch das kleinste  bisschen
Werkgerechtigkeit wie Sauerteig das ganze Leben verunreinigt! Wo er doch warnt, dass Taten zum
Zweck der Heilssicherung den Glauben völlig zerstören. In Galater 5 Verse 1 und Vers 4 schreibt er:
Zur Freiheit hat uns Christus befreit! So steht nun fest und lasst euch nicht wieder das Joch der
Knechtschaft auflegen! ..Ihr habt Christus verloren, die ihr durch das Gesetz gerecht werden wollt,
aus der Gnade seid ihr herausgefallen. 

Frage: Wenn das Motiv der guten Tat die Sorge um das eigene Heil wird, welchen Rang können da
Motive der Freude, Mitgefühl, Wertschätzung und Dankbarkeit noch haben? Auch dieser Gedanke
findet sich im Hebräerbrief seltsamerweise wieder. Im 13.Kapitel,  Vers 9 schreibt er:  Es ist ein
köstlich Ding, dass das Herz fest werde, welches geschieht durch Gnade. Ende des Bibelzitats. Eine
wunderschöne Formulierung und unzweifelhaft wahr: Durch Gnade wird das Herz fest, nicht durch
Antreiben  mit  dem  Gesetz  und  durch  ständige  Drohung  mit  der  Hölle.  Der  Verfasser  des
Hebräerbriefes  spricht  es  aus  und  versteht  es  dennoch  nicht.  Was  an  den  hemmungslosen
Drohungen des Hebräerbrief „gnädig“ sein soll, versteht doch kein Mensch! 

Der  Hebräerbrief  lehrt  eine Gottesbeziehung,  die  von Gottes  Seite  aus  jederzeit  unwiderruflich
gekündigt  werden  kann,  sofern  der  Gläubige  hinter  der  Forderung  vollkommenen  Gehorsams
„zurückbleibt„. Immer wieder hat er damit gutwilligste Gläubige – wie einst auch Martin Luther –
überflüssigerweise in tiefste Verzweiflung gestürzt. 

Wer erfahren möchte, welches Unheil der Hebräerbrief im Laufe der Kirchengeschichte angerichtet
hat, der kann sich in dem Essay informieren, der unter der Adresse „bibelwahrheit-bibelwahn.de“
zur  Verfügung  steht.  Frage:  Warum  hat  diese  durch  Hunderte  von  Leidensberichten  bestens
bezeugte Tatsache in der bibeltreuen Theologie nicht das geringste Gewicht??? 

Was  ist  das  für  eine  schauerliche  Perversion  von  „Gnade“?  Charakterliche  Festigkeit  und  die
Fähigkeit, andere Menschen aufzurichten, entsteht dadurch sicherlich nicht! Frage: Wo bleibt das
vom Hebräerbrief behauptete „Mitgefühl“, das doch der „im Gläubigen regierende Christus“ für
seine leidenden Kinder haben sollte? 

Vergleichen wir damit einmal Trostworte aus dem Alten Testament! Psalm 30, Vers 6: „Denn sein
Zorn währet einen Augenblick und lebenslang seine Gnade. Den Abend lang währet das Weinen,
aber des Morgens ist Freude“ oder auch Psalm 103, Vers 11: „Denn so hoch der Himmel über der
Erde ist, lässt er seine Gnade walten über denen, die ihn fürchten. So fern der Morgen ist vom
Abend, lässt  er unsre Übertretungen von uns sein.  Wie sich ein Vater über Kinder erbarmt, so
erbarmt sich der HERR über die, die ihn fürchten.“ Ende des Bibelzitats. 

Frage: Macht das Sinn, dass in den Psalmen des Alten Testaments mehr Gnade zu finden ist als im
Hebräerbrief? 

10.Kapitel:   Das  Fazit: der Hebräerbrief  kann  die  Heilsgewissheit  erheblich
gefährden

Fazit: Wie kann  jemand  nur  auf  die  Idee  kommen,  dass  der  Apostel  Paulus  der  Verfasser  des
Hebräerbriefes  sein könnte?  Die  Briefe  des  Paulus  sind voller  Stellen,  in  denen er  Mitgefühl,



Anteilnahme , Trauer , Freude und echte emotionale Verbundenheit zeigt . Paulus verschweigt nicht
seine innere Zerrissenheit. Offen spricht er über Situationen der Überforderung  die er mit Gottes
Hilfe  überwinden  konnte.  Er  fürchtet  die  Gefahr  sich  selbst  zu  überheben   und  betont  die
Notwendigkeit nüchterner Selbstprüfung.

 Er  möchte  ein  Gehilfe  zur  Freude  sein  ,  umwirbt  seine  Hörer  um sie  vor  dem  Verlust  der
christlichen  Freiheit  und  Glaubensfreude  zu  bewahren.  Wie  eine  Mutter  leidet  er  für  sie
Geburtsschmerzen, in herzlicher Weise versucht er, sie zu überzeugen.

Dem Verfasser des Hebräerbriefes dagegen liegt so viel Empathie fern

 Er scheint sich jetzt schon neben den Weltenrichter gesetzt zu haben und von hoher Warte herab
pauschal über alle Gläubigen zu urteilen. Wer „zurückbleibt“ und mutlos wird … ab in die Hölle –
selber schuld! Wer an Gott zweifelt, an seine Liebe nicht mehr glauben kann, aufgrund welcher Not
auch immer, … ab in die Hölle – selber schuld! Frage: Könnten ihn nicht auch schlimme Erlebnisse
in  der  Glaubensgemeinschaft  dazu  gebracht  haben?  Frage:  Doch  wen  interessieren  schon  die
Gründe?  Wer sich vom Glauben distanziert,  weil  ihm bei  einer  Weigerung mit  Folter  und Tod
gedroht wird... ab in die Hölle – selber schuld! - Auch wer „wiederholt sündigt„, egal ob es große
oder  kleine  Schwächen  und  Bindungen  sind,  ist  selber  schuld,  wenn  er  sich  in  der  ewigen
Höllenqual  wiederfindet!  Recht  geschieht  ihm!  Dass  sich  ein  armer  Mensch  mit  religiöser
Skrupelhaftigkeit Jahr für Jahr zermartert, ob er die vielleicht doch die rote Linie überschritten und
eine Sünde zu viel begangen hat – auch das braucht niemanden zu interessieren!

Wirklich erstaunlich,  dass immer wieder von gläubigen Theologen behauptet wurde, der Apostel
Paulus  könnte  der  Schreiber  des  Hebräerbriefes  sein!  Schon aus  sprachlichen  Gründen  ist  das
äußerst  unwahrscheinlich.  Noch  viel  mehr  aber  aus  inhaltlichen  Gründen!  Dass  vorbildliche
Christen  wie  unreife  Anfänger  geschulmeistert  und  gescholten  werden,  dass  Christen,  die  auf
Abwege geraten, ungeachtet ihrer Reue noch zu Lebzeiten verdammt werden können, ist ein so
schockierendes  Sondergut,  dass  mit  Verwirrung,  Verunsicherung  und  Widerspruch  in  den
Gemeinden zu rechnen ist. Eben deshalb ist es nicht mehr nachvollziehbar, dass Paulus – wäre er
der Verfasser – ausgerechnet hier auf die Autorisierung durch den Hinweis auf seinen apostolischen
Auftrag verzichtet, den er in allen seinen Briefen verwendet. 

Die Ankündigung am Ende des Briefes in Hebräer   13, Vers 23 mit dem Mitarbeiter des Apostels,
dem Timotheus, zu Besuch zu kommen, soll die Verfasserschaft des Paulus untermauern.  Wer sich
aber die Mühe macht, genauer zu lesen und nachzudenken, der fällt auf diesen plumpen Schwindel
nicht herein.

Der Mangel an Empathie im Hebräerbrief fällt im “bibeltreuen” Mainstream so gut wie niemandem
auf.  Zum  Erstaunen  ist  das  nicht,  wenn  man  bedenkt,  wie  gefühllos  und  rücksichtslos  in
buchstabenhörigen Glaubensgemeinschaften mit theologisch Geschädigten umgegangen wird. Der
Verfasser des Hebräerbriefes und Paulus haben sich offensichtlich nicht gekannt. Denn wenn das
stimmt,  was der  Hebräerbrief  androht,  dann hätte  Paulus  sich  den Brief  an  die  Galater  sparen
können. Im Hebräerbrief bleibt von der freundschaftlichen Beziehung zwischen dem Meister und
seinem Jünger nichts übrig. Schon gar nicht kann man von einer „Liebesbeziehung“ zwischen Braut
und Bräutigam reden, wie sie die Bibel schildert.  Jeglicher Herzton,  jegliches Umwerben fehlt.
Unerbittlich werden Hingabe,  Opfer und Selbstüberwindung gefordert,  immer das Gespenst  der
ewigen Höllenfolter im Nacken. 

Dem Verfasser des Hebräerbriefes kommt nirgends, nicht ein einziges Mal der Gedanke, wie sehr
seine  Worte  dem  religiösen  Missbrauch  entgegenkommen,  dass  sie  jeglichem  frommen
Extremismus quasi einen Blankoscheck in die Hand geben, dass sie wieder ein ähnlich schädliches
Schriftgelehrtentum  entstehen  lassen  würden  wie  die  Pharisäerkaste  zur  Zeit  Jesu,  die  den
Buchstaben über die Barmherzigkeit stellte. Frage: Fällt es denn wirklich nicht auf? Es gibt keinen



Text zwischen den Buchdeckeln der Bibel, der religiösen Machtmenschen so wirksame Instrumente
der  Bedrohung,  Einschüchterung und Erpressung in  die  Hand gibt,  wie  der  Hebräerbrief.  (Die
Chicago-Erklärung verwendet in ihrer Einleitung den Begriff „Abfall“ bereits für die Ablehnung
des Dogmas biblischer Irrtumslosigkeit!) Es gibt keinen Text, der so sehr jegliches Mitgefühl mit
den  durch  fromme  Gewalt  Geschädigten  zu  lähmen  imstande  ist,  keinen  Text,  der  so  sehr
pharisäische Überheblichkeit und hartherziges Verurteilen anderer fördert wie der Hebräerbrief. 

Dass eine gewisse Sorte Theologen den Hebräerbrief unbeirrbar allein Ernstes unter der Überschrift
„frohe Botschaft“  meinen anbieten zu können, zeigt wie sehr durch die andressierte angebliche
Pflicht  zum  „Opfer  des  Verstandes“  die  Fähigkeit  zu  prüfen  verlorengegangen  und  durch
strunzdummes Nachplappern ersetzt worden ist. Frage: Wäre es nicht die Pflicht jedes Bibellehrers,
alles zu tun, damit verletzliche Gläubige von vornherein einen großen Bogen um den Sog frommer
Selbstzerfleischung machen können? Ein Bibelzitat aus dem fünften Buch Mose 22, Vers 8: Mache
ein Geländer an deinem Dach, damit niemand herunterfällt und du nicht Blutschuld auf dich lädst.
„ Ende des Bibelzitats. 

Zweifellos  erwarten  Gläubige,  die  Tradition  mit  Inspiration  verwechseln,   ein  „entschiedenes
Bekenntnis“ zu allem, was durch die Tradition zwischen die biblischen Buchdeckel geraten ist. Sie
erwartet, dass kein Geländer angebracht wird, weil ja dann der Eindruck entstehen könnte, dass eine
Gefahr  vorhanden  ist.  Dieser  Eindruck  ist  unerwünscht  und  deshalb  ist  man  auch  froh,  wenn
Christen,  die  die  Angst  vor  der  Hölle  nicht  loswerden,  möglichst  bald  aus  der  Gemeinde
verschwinden, wo sie den Erlösungsjubel nur stören. 

Dann besteht auch kein Grund mehr,  die Warnung Martin Luthers in der Gemeinde bekannt zu
machen.   Was nur ist das Motiv?  Frage: Lässt es die eigene Ehre nicht zu, dass man zugibt, sich in
einem wichtigen Punkt geirrt zu haben, nämlich in Bezug auf die Irrtumslosigkeit und Inspiration
des  Hebräerbriefes?  Soviel  lobende  Auslegungen  und  Kommentare  hat  man  zum Hebräerbrief
geschrieben. Frage: und nun soll dieser nur den Rang einer mangelhaften Predigt haben? Man hat
schließlich ein Gesicht zu wahren. Die eigene Anhängerschar soll doch größer und nicht kleiner
werden. 

Frage: Warnt uns das inspirierte Wort des Paulus nicht eindringlich genug : „Wer Menschen gefallen
möchte, steht nicht im Dienst Christi!“ so schreibt er in Galater 1 Vers 10 . Frage: Wofür erwartet
ein solcher Bibellehrer dann eigentlich Lohn? 

Wer werkgerechten Einfluss – wie er durch den Hebräerbrief vermittelt wird – duldet, um damit um
die  Anerkennung  der  Mehrheit  zu  buhlen,  macht  sich  der  Verfälschung  der  frohen  Botschaft
schuldig  und  ist  für  die  Zerstörung  von  Glaubensfreude  und  Glaubenshoffnung  bei  etlichen
Mitchristen zur Verantwortung zu ziehen. Mich wundert es, dass Bibellehrer diese Gefahr so leicht
nehmen. 

Leider  ist  in  buchstabenhörigen  Glaubensgemeinschaften  die  Fähigkeit  zur  kritischen
Selbstreflexion gewöhnlich schwach entwickelt. Religiöse Gefühlserlebnisse werden oft als Beweis
für die Richtigkeit der eigenen Sichtweise, ja sogar für den Auftrag, sie zu verbreiten, gewertet. Mit
dem Dogma,  dass  es  „in  der  Bibel  keine  Widersprüche  gäbe“,  was  die  Chicago-Erklärung  im
vierzehnten  Artikel  behauptet,  werden  die  Kontraste  und  Spannungen  zwischen  Bibeltexten
nivelliert und zu guter Letzt gar nicht mehr wahrgenommen. Unter diesen Bedingungen kann sich
Selbstgerechtigkeit  und  Selbstüberschätzung  kräftig  entwickeln,  die  den  Gedanken  gar  nicht
aufkommen lässt, dass wichtige Informationen fehlen. 

Für  Jesus  indes  war  Barmherzigkeit  der  entscheidende  Punkt.  Er  hat  die  Pharisäer,  die
entschiedenen  Super-Gläubigen,  die  harte  Urteile  über  überforderte  und  schwache  Menschen



fällten,  die  den  Menschen  unerträgliche  Lasten  aufbürdeten  ,  als  „blinde  Blindenleiter“
charakterisiert. „Was ihr dem Geringsten getan habt, das habt ihr mir getan!“ Matthäus 25 Vers 45.
Die  Tatsache,  dass  immer  wieder  gutwillige  Christen  an  diesem brutalen  Text  verzweifeln,  gar
jämmerlich an ihm zugrunde gehen,  dass  sie  durch lebenslanges Abfüllen mit  Psychopharmaka
verkrüppelt und berufsunfähig werden, findet in der bibeltreuen Glaubensgemeinschaft,  die sich
viel auf ihre Einheit als Leib Christi zugute hält, keine Beachtung. Ein betrübtes Gesicht genügt als
Kommentar,  wenn einige Christen geopfert  werden müssen,  damit  die  Mehrzahl  der  Gläubigen
ihren  gedankenlosen  Optimismus  pflegen  kann.  Alles  selbstverständlich  mit  bestem Gewissen!
Zumal die eigene optimistische Einschätzung als „Gutmensch“, der schon auf dem rechten Wege
ist, auf denkbar billigste Weise ganz automatisch durch Teilnahme an sozialen oder missionarischen
Aktionen der Gemeinde entsteht. 

Auch wenn der Verfasser des Hebräerbriefes christliche Werte wie „Freiheit„, „Mitgefühl„, „Trost„,
„Hoffnung„, „brüderliche Liebe„ aufs Papier geschrieben hat, so bleiben diese Begriffe doch bei
ihm seltsam kraftlos und unglaubwürdig. Frage: Ist das ein Wunder? Seine wichtigsten Kategorien
sind Drohung, Verdienst und Vergeltung geblieben. Was immer die Freiheit in Christus sein soll, die
jetzt  durch den Abschied vom Judentum gewonnen sein soll,  bleibt  unklar.  Unterwerfung unter
Christus und seine Forderungen (eine Art „Chrislam“) ist für ihn ein viel wichtigeres Ziel. Sein
gefühlloses Schreiben vermittelt den Eindruck, als ob der Gläubige durch Christus vom Regen in
die Traufe gekommen ist. Wenn der Hebräerbrief die „frohe Botschaft“ ist, dann ist es erträglicher
unter dem Gesetz des Mose zu bleiben. 

Abschließend noch ein Eindruck zu den oftmals schönen Formulierungen, die diesem Brief eine
zweifellos Attraktivität verleihen. Ein eigentlich herrliches Versprechen, dass Jesus „die erlöste hat,
die durch Furcht vor dem Tod im ganzen Leben Knechte sein mussten„   Es fällt auf, dass dieses
Versprechen, das gleich zu Anfang im Hebräerbrief gemacht wird, zwar große Erwartungen weckt,
doch vom Hebräerbrief selbst  bitter  enttäuscht wird. Frage: Was bleibt von der Erlösung übrig,
wenn dem Gläubigen ständig mit der Hölle gedroht werden muss, sollte er in seinem Streben nach
Heiligkeit und Selbstverleugnung nachlassen? 

Viele  Leidensberichte  bestätigen  eindrücklich,  dass  gerade  gutwillige  und  harmlose  Christen
dadurch Glaubensfreude und Glaubensmut verloren haben. Diese Wirkung lässt bezweifeln, dass
der  Autor des Hebräerbriefes tatsächlich der  Urheber  dieser  Formulierung ist.  Auch die  schöne
Erkenntnis,  dass  „das  Herz  fest  wird  durch  Gnade“  übersteigt  den  geistigen  Horizont  des
Hebräerbriefschreibers bei weitem. Da liegt der Gedanke sehr nahe, dass diese schönen Sätze aus
einem anonymen christlichen Zitatenschatz stammen könnten. Und in diesem Punkt sind sich wohl
alle Christen einig: alle Zitate aus diesem Schatz sind - ohne jeden Zweifel ! - durch den heiligen
Geist  inspiriert.  Aus  diesem  kostbaren  Schatz  hat  sich  der  Verfasser  des  Hebräerbriefes  dann
bedient, um seine ungeheuerlichen Ausführungen aufzuwerten.

Wohl anders verhält es sich bei dem Highlight des Hebräerbriefes, der detaillierten Zusammenschau
von alttestamentlichem Priester- und Opferdienst und der Erlösungstat Jesu im achten und neunten
Kapitel. Es ist eine immer wieder beobachtbare Tatsache, dass manche Bibellehrer eine besondere
Begabung haben, Parallelen und Zusammenhänge in der Bibel aufzuspüren, d.h. ihre Stärke in der
theologischen Theorie und Abstraktion haben und deswegen auch gerne gehört werden. Dies aber
schließt  nicht  aus,  dass  sie  zugleich  in  der  Seelsorge  infolge  mangelnder  Sensibilität  und
Kompetenz eine wirkliche Gefahr für vorgeschädigte Mitmenschen sein können.  

Bis heute trifft man Prediger an, deren Ehrgeiz es ist, Gläubigen ein furchtbar schlechtes Gewissen
über fehlende Hundertprozentigkeit zu machen, um das Erfolgserlebnis langer Menschenschlangen
vor dem Seelsorgezimmer einzufahren, und eine psychisch abhängige Klientel einzusammeln. 



Gläubige, die nicht geübt sind, zu prüfen, ja die noch nicht einmal wissen, dass sie das Recht zur
Prüfung  haben,  lassen  sich  immer  wieder  dadurch  täuschen,  dass  zugleich  auch  viel  Gutes,
Richtiges und Schönes angeboten wird. 

Auch  im  selbstherrlichen  Auftreten  sehe  ich  eine  Parallele.  Obwohl  der  Verfasser  des
Hebräerbriefes Jesus nicht persönlich kannte, kein Augenzeuge und auch kein Apostel war und sehr
wahrscheinlich  noch  nicht  einmal  Kontakt  mit  Paulus  hatte,  tritt  er  –  weit  entfernt  von  der
bescheidenen Selbsteinschätzung, die Paulus und Petrus auszeichnete – mit einem narzisstischen
Autoritätsanspruch auf, als wäre er der Weltenrichter selbst. Paulus hatte in Korinth mit solchen
„Superaposteln“ zu tun, und hat sich im zweiten Korintherbrief ausführlich dazu geäußert. 

ANHANG

11.Kapitel:  Ist Jephtah, den Hebräer 11 Vers 32 erwähnt, tatsächlich ein Vorbild
des Glaubens?

Frage:  Wann  gibt  jemand  Gott  ein  Versprechen?  Es  ist  bekannt,  dass  Menschen  in  einer
ausweglosen schweren Notlage sich der Hilfe Gottes versichern wollen. In solchen Situationen wird
man sich leicht seiner Unwürdigkeit gewusst. Man hat sich nie um Gott gekümmert, hat „Fünfe
gerade sein lassen“,  und bei  seinem Streben auf  die  Mitmenschen wenig oder  keine Rücksicht
genommen. Warum sollte sich dann Gott für die persönlichen Nöte interessieren? In dieser Situation
bitten Menschen Gott nicht nur um Hilfe, sondern verknüpfen damit zusätzlich ein Gelöbnis, etwa
„ein besserer Mensch zu werden“ oder fortan im Leben mehr nach dem Willen Gottes zu fragen.
Manchmal wird auch eine einzelne gute Tat versprochen, um Gott zum Handeln zu bewegen. Ein
sehr bekanntes Beispiel: als eines seiner Kinder schwer erkrankte, hat der Schauspieler Michael
Landon Gott versprochen,  im Falle der Heilung eine Serie über Gottes Werk auf Erden zu drehen.
So entstand die beliebte Serie „ein Engel auf Erden“, die der Öffentlichkeit wesentliche Inhalte des
christlichen  Glaubens  nahebringt.  Wie  man  sieht,  können  Gelübde  dieser  Art  durchaus  zu
wertvollen Wendepunkten oder neuen, guten Kapiteln im Leben werden.

Ein  Gott  gegebenes  Versprechen  (Gelübde)  kann  auch  gefährlich  sein.  Es  ähnelt  einem
Kreditvertrag. Gott soll das Versprochene als bereits geleistet betrachten, dass später nachgeliefert
wird. Das Alten Testament warnt deutlich davor, das Versprechen zu brechen: „Es ist besser, wenn
du nichts gelobst, als dass du gelobst und es nicht erfüllst. … Oder willst du, dass Gott zornig auf
dein Reden wird und das Werk deiner Hände verdirbt“ (Zitat Prediger 5, Vers3)?

Gerade bei jungen Menschen, die kaum etwas besitzen, was sie für Gott einsetzen können, ist es
sehr  gut  möglich,  dass  sie   in  unüberlegter  Weise  Gott  etwas  versprechen,  was  sie  entweder
dauerhaft  überfordert  oder  später  ihr  Gewissen  sehr  belastet.  Diese  Gefahr  ist  in  einem Klima
sklavisch-religiöser Überforderung eher gegeben, das dem Gläubigen sein Defizit an Hingabe in
quälender Weise bewusst macht. Das ständige Gefühl, das, was verlangt wird,  „nicht bezahlen zu
können“ kann dann den Wunsch entstehen lassen, „einen Kredit aufzunehmen“, d.h. Gott im Voraus
„etwas Großes“ zu versprechen. Hier kann der Wunsch nach Hingabe an Gott u.U. die Form eines
destruktiv wirkenden Versprechens annehmen.

Starke religiöse Begeisterung, der Gruppendruck (man will nicht zurückstehen, wenn andere von
ihren Taten für Gott berichten) oder auch schlechtes Gewissen („Jesus opferte dein Leben für dich.
Und was tust du für ihn?“  oder auch „Menschen kommen in die Hölle, weil sie Jesus nicht kennen.



Willst du nicht dein Bestes geben, damit mehr gerettet werden…?), all diese starken Kräfte wirken
auf junge, unerfahrene Seelen ein. . “

Wenn  nun  junge  Menschen  in  einer  starken,  aber  vorübergehenden  religiösen  Begeisterung
versprechen, “alles dem Herrn zu weihen”, “als Missionar hinauszugehen”, oder “für das Reich
Gottes ehelos zu bleiben” wie es einst Paulus war und später erkennen sie, dass sie sich eine Last
aufgelegt haben, die sie gar nicht tragen können, dann stehen sie vor der Alternative, entweder ein
unsinniges Gelübde einzuhalten und damit lebenslang unglücklich zu sein, oder es zu missachten
und immer in Angst vor einem Gott zu leben, der alles was sie sich vornehmen, ruinieren wird.
Wenn sich dann auch noch Misserfolg im Leben einstellt, dann können schwere Depressionen die
Folge sein.  Es ist nicht schwer zu sehen, wie wichtig es ist, gerade junge Gläubige möglichst
früh  über  diese  Gefahren  aufzuklären.  Frage:  Doch  wie  viele  Glaubensgemeinschaften
bemühen sich um Vorbeugung? 

Als Einstieg in das Thema  kann der Bericht von Jephtah  sehr gut dienen, der sich auf ein Ereignis
in der Zeit der „Richter“ (1250 – 1000 v.Chr.) bezieht. Was geschah damals? Der damalige General
Israels Jephtah musste die Israeliten zum Krieg gegen den König der Ammoniter führen. Für den
Fall des Sieges versprach er Gott, „Gibst du die Ammoniter in meine Hand, so soll, was mir aus
meiner  Haustür  entgegengeht,  wenn  ich  von  den Ammonitern  heil  zurückkomme,  dem HERRN
gehören, und ich will’s als Brandopfer darbringen“ (Zitat aus Richter 10, Vers 31). 

Seine Bitte wurde erfüllt. Die Ammoniter erlitten eine verheerende Niederlage. Doch als er nach
Hause kam, „lief seine Tochter tanzend und das Tamburin schlagend heraus, ihm entgegen. Es war
seine einzige; er hatte sonst kein Kind.  Als er sie sah, zerriss er vor Schmerz sein Gewand und rief:
„Ach, meine Tochter, du brichst mir das Herz! Dass gerade du es sein musst, die mich ins Unglück
stürzt! Ich habe Gott mein Wort gegeben, und ich kann nicht zurück!“  Doch sie sagte zu ihm:
„Mein Vater, wenn du Gott etwas versprochen hast, dann mach mit mir, was du gelobt hast! Gott
hat dir ja auch den Sieg über deine Feinde, die Ammoniter, geschenkt. Dann fügte sie hinzu: „Nur
eine Bitte habe ich: Gib mir noch zwei Monate Zeit. Ich möchte mit meinen Freundinnen in die
Berge gehen und meine Jungfrauschaft betrauern.“ „Geh nur“, sagte ihr Vater und gab ihr zwei
Monate Zeit. So ging sie mit ihren Freundinnen in die Berge und weinte darüber, nie verheiratet
gewesen zu sein. Als die zwei Monate um waren, kehrte sie zu ihrem Vater zurück, und er erfüllte
sein  Gelübde an ihr.  Sie  hatte  nie  mit  einem Mann geschlafen.  Daraus  entstand in  Israel  der
Brauch,  dass die jungen Frauen jedes Jahr vier Tage lang zusammen weggehen und die Tochter
Jephtahs von Gilead besingen Zitat aus Richter 10,  Verse 34 – 40).

Jephtah wagte nicht,  sein Gelübde zu widerrufen.  Im Gesetz des Mose wird davor eindringlich
gewarnt. „Wenn du deinem Gott, ein Gelübde ablegst, dann sollst du es ohne Verzögerung erfüllen.
Denn Jahwe, dein Gott,  wird es sonst von dir einfordern und es wird dir als Sünde angelastet.
Wenn du es unterlässt, etwas zu geloben, wird dir keine Sünde angelastet“ (5.Buch Mose 22, Verse
21-22). Konkret wird hier zwar keine Strafe genannt, aber ein Mensch, der sich solcherart an Gott
versündigt hat, wird nicht mehr mit dem Segen Gottes rechnen können. Dies unterstreicht auch die
spätere  Warnung  des  Salomo:  „Wenn  du  Gott  ein  Gelübde  ablegst,  erfülle  es  ohne  Verzug!
Leichtfertige Leute gefallen Gott nicht. Halte, was du versprichst! Es ist besser, wenn du nichts
gelobst, als dass du gelobst und es nicht erfüllst. Gestatte deinem Mund nicht, dich in Schuld zu
bringen, und sag dem Boten nicht ins Gesicht: „Es war ein Versehen!“ Oder willst du, dass Gott
zornig auf dein Reden wird und das Werk deiner Hände verdirbt“ (Prediger  5, Vers 3)?

„willst du, dass Gott … das Werk deiner Hände verdirbt ..“ – ein schrecklicher Satz! Was immer der
unglückliche Mensch beginnt, wird verflucht sein und scheitern! Ein lebenslanges Verfluchtsein!
Und danach? Wird der Zorn Gottes wenigstens nach diesem Leben besänftigt? Oder bleibt er ewig
bestehen, weil der Bruch eines Versprechens eine „mutwillige Sünde“   ist (Hebräer 10, Vers 26), die



nicht vergeben werden kann? „Geht von mir, ihr Verfluchten, in das ewige Feuer, das bereitet ist
dem Teufel und seinen Engeln…“ (Matthäus 25, Vers 41).

Bis heute streiten sich die Ausleger darüber, ob Jephtah nun seine Tochter als Brandopfer opferte,
sie tatsächlich tötete, oder nicht.  Martin Luther schrieb: „Manche sind der festen Überzeugung,
dass sie nicht geopfert wurde, doch der Text ist zu deutlich, um diese Auslegung zuzugestehen.“
Nach Samuel Ridout entspricht diese Sicht auch dem, was wir über Jephtahs Charakter wissen: „Er
gibt sich als ein strenger, selbstgerechter Mann zu erkennen, der später guten Gewissens 42.000
seiner israelitischen Brüder tötet. Solch ein Mann ist auch dazu in der Lage, seine eigene Tochter
buchstäblich zu opfern. Er hatte das Schwert gezogen, um die Ammoniter zu schlagen; er tötete
seine Tochter, weil er es gelobt hatte, und tötete seine Brüder. Freund und Feind erfahren dieselbe
Behandlung.“  Kurtz  sieht  in  Sacred  History   Beweise  für  ein  buchstäbliches  Opfern  „in  der
Verzweiflung des Vaters, der großmütigen Ergebenheit der Tochter, dem jährlichen Gedächtnis und
der Trauer der Töchter Israels und in der Geschichte des Schreibers selbst …, der nicht dazu in der
Lage ist, das schreckliche Schauspiel deutlich und klar zu beschreiben, das er gleichzeitig sowohl
mit Bewunderung als auch mit Abscheu betrachtet.“

Andere sehen in dem „Betrauern der Jungfrauschaft“ einen Hinweis darauf, dass das Opfer Jephtahs
darin bestand, dass seine Tochter zu unauflösbaren, lebenslangem Dienst am Heiligtum verpflichtet
wurde, was angeblich den Verzicht auf Ehe und Nachkommen zur Folge gehabt haben soll. Die
Bibel erwähnt Frauen, die „die vor dem Eingang der Stiftshütte dienten„ (1.Buch Samuel 2, Vers
22). Dass diese Frauen ehelos sein mussten, wird jedoch nicht erwähnt. Jedenfalls gab auch Hanna
Gott das Versprechen, ihm ihren Sohn zum Dienst am Heiligtum zu weihen (.Buch Samuel 1, Vers
11) und Samuel hatte später Frau und Söhne. (.Buch Samuel 8, Vers 1). 

Der Hinweis auf das ausdrückliche Verbot von Menschenopfern im mosaischen Gesetz kann hier
wenig Klarheit beisteuern. (Wir finden sie im 3.Buch Mose  20, Vers 2; oder im 5.Buch Mose 18,
Vers 10) Frage: Das steht zwar im Gesetz, doch kannte Jephtah es? Schon zu Beginn der Richterzeit
ging das Wissen um das Gesetz zeitweise ganz verloren: Nach dem Tod Josuas „kam ein anderes
Geschlecht auf, das den HERRN nicht kannte noch das Werk, das er an Israel getan hatte” (Richter
2, Vers 10). Wenn man sich weder an Gott noch an den Auszug aus ägyptischer Sklaverei erinnern
kann, dann an sein Gesetz erst recht nicht!

Die Befürchtung, dass jemand den Fluch Gottes auf sich zieht, der sein Versprechen nicht einhält,
liegt dagegen auch ohne spezielle Kenntnis des Gesetzes nahe.

Seit dem 12ten oder 13ten Jahrhundert ist eine weniger schreckliche Version der Tragödie bekannt,
die David Kimchi (1160-1235) und Levi Ben Gershon (1288-1344) vorschlagen.  Sie sehen in dem
„Betrauern der Jungfrauschaft“ einen Hinweis darauf, dass das Opfer Jephtahs darin bestand, dass
seine Tochter zu unauflösbaren, lebenslangem Dienst am Heiligtum verpflichtet wurde, was den
Verzicht auf Ehe und Nachkommen zur Folge gehabt haben soll. 

Die  Formulierung  „und  ich  will  sie  als  Brandopfer  darbringen“  hat  hier  die  Bedeutung  des
Ganzopfers, eines Opfers ohne Wenn und Aber, ohne die Möglichkeit nachträglicher Einschränkung
oder Umwandlung. Mit dieser Formulierung verzichtet Jephta ausdrücklich auf die Möglichkeit der
Ablösung des Gelobten durch eine Entschädigungssumme. Für Jephtah wäre angesichts der reichen
Beute sicher kein Problem gewesen, eine Ablösungssumme für das erstgeborene Kind zu zahlen.
(Ex 34,19-20). Diese Auslegung geht also davon aus, dass Jephta  das mosaische Gesetz gut kannte.
Zum zweiten geht sie davon aus, dass Jephtah bei seinem Gelübde schon das Risiko sah, dass es
ziemlich wahrscheinlich war, dass ihm seine Tochter  entgegenlaufen würde. In diesem Fall würde
er durch sie keine Nachkommen haben und andere Töchter oder Söhne hatte er nicht, mit denen er
eine  Dynastie  hätte  aufbauen  können.   Die  Ehrfurcht  vor  Gott  hinderte  ihn,  Gott  in  seinen



Kuhhandel, im Ausgleich für den Sieg Oberhaupt des Volkes zu werden, einzuspannen und eine
fürstliche Belohnung für etwas in Empfang zu nehmen was einzig und allein der Gnade Gottes zu
verdanken war.   Ein  Sieg würde ihm den Chefposten  bringen,  aber  die  Entscheidung über  die
Möglichkeit  einer  Dynastie  wollte  er  Gott  überlassen.  Seine  Tochter,  die  seine  Entscheidung  
 und unterstützt, zeigt damit eine Seelengröße, die der des Kriegers Jephtas durchaus gleichkommt.

Natürlich ergeben sich einige Schwierigkeiten bei dieser Sichtweise. Man fragt sich, ob nicht ein
besseres Gelübde möglich gewesen wäre, ohne die ahnungslose Tochter so fürchterlich zu belasten.
Frage: Hätte er nicht auch ohne das Opfer seiner Tochter auf Gründung einer Dynastie verzichten
können? Der Sohn eines Kriegshelden erbt nicht automatisch dessen Führungseigenschaften und
Charakter. Das  Buch Richter zeigt ja, dass Gott sich einzelne Richter erwählte und sie beglaubigte.
In solchen Zeiten macht doch das Träumen von einer selbst gegründeten Dynastie nicht allzu viel
Sinn. Frage: Warum dann der unselige Entschluss, dass eigene Familienglück aufs Spiel zu setzen?
Frage: Warum diese fatale Konzentration auf sich selbst und eine mögliche Karriere? Frage: Gibt es
wirklich keine besseren Optionen, die er mit mehr Weitblick hätte erkennen können?

Frage:  Wäre  es  nicht  angebracht  gewesen,  ein  großes,  selbstloses  Dankopfers  zugunsten  der
Ärmsten seines Volkes zu geben? Damit hätte er ebenfalls deutlich deutlich gemacht, dass Gott
allein der Sieg zu verdanken war und vielleicht wäre durch dieses Signal sogar der erbarmungslose
Krieg mit den neidischen Ephraimiten vermieden worden, der noch weiteren 42.000 Menschen das
Leben kostete.

Frage: Hätte er nicht als Chef die Chance gehabt, sich in vorbildlicher Weise um die Ärmsten des
Volkes zu kümmern? Er hätte versprechen können, alle Sklaven durch Hingabe seiner Kriegsbeute
auszulösen. Wie viele Menschen hätten ihn bewundert, geliebt und gepriesen!  Er hätte der größte
Sozialreformer der Bronzezeit werden können und sein Ruhm hätte die Jahrhunderte überdauert! So
mancher Herrscher wäre überdies motiviert gewesen, seinem leuchtenden Vorbild zu folgen! Wem
fiele  es  dann  noch  schwer,  die  göttliche  Inspiration  zu  erkennen!  Solche  Versprechen  hätten
höchstes Niveau gehabt und wären ganz im Sinne Gottes gewesen. 

Es ist ein überwiegend trostloser Eindruck, den diese Geschichte hinterlässt. Dieser Eindruck hatte
eben auch etliche Ausleger zu dem Schluss kommen lasen, Jephtah hätte tatsächlich seine Tochter
getötet. Andere Richter, die befürchteten, ihrer Aufgabe nicht gewachsen zu sein,  wurden durch
Engel  oder  Propheten  ermutigt.  Doch  Jephtah  hat  keinen  „Draht  nach  oben“.  Seine  Angst,  zu
versagen, musste er durch ein Gelübde kompensieren.

Was mich übrigens auch sehr erstaunt: dass in allen späteren Büchern der Bibel überhaupt keine
erhellende Anmerkung zu diesem Bibeltext  auftaucht.  Allenfalls  der  – von Luther  sehr  kritisch
bewertete  –  Hebräerbrief  bezeichnet  Jephtah  als  Glaubensheld  (Hebr  11,  32),  wobei  wir  nicht
erfahren,  worin  denn  das  Vorbild  Jephtahs  bestand.  Inwiefern  hilft  uns  sein  Vorbild,  stärkeres
Gottvertrauen  oder  Ehrfurcht  gegenüber  Gott  zu  bilden?  Das  Resultat:  Jephta  ist  entsetzt,  ja
verzweifelt. Die Tochter weint monatelang. Auch Gott weiß – wie es scheint –  keinen Ausweg. Von
ihm  bleibt  ein  übler  Eindruck  zurück,  der  Eindruck  eines  gnadenlosen  Pedanten,  dem  sterile
Prinzipien viel wichtiger sind als der Gedanke, verirrte, in ihrer Dummheit gefangene Menschen zu
trösten  und  wieder  zurück  auf  einen  heilsamen  Weg  zu  führen.  Wenigstens  im  Lichte  des
Evangeliums müsste das doch irgendwie klar werden! 

Aber auch im Hebräerbrief fällt kein inspirierendes Licht auf die trostlose Geschichte!  Was hat eine
Geschichte vom unerbittlichen Zwang des Gewissens im Neuen Bund zu suchen, in dem es heißt:
„zur  Freiheit  hat  uns  Christus  befreit.  Achtet  drauf,  dass  ihr  euch  nicht  wieder  vom  Gesetz
versklaven lasst!“ (Gal 5,1)? Was hat diese Geschichte im Neuen Bund zu suchen? Wie kommt der



Verfasser  des  Hebräerbriefes  nur  auf  die  Idee,  dass  diese  unselige  Geschichte  ohne  jeden
Kommentar (!) der gläubigen Gemeinde als positives Beispiel vorzustellen sei!

Die Lösung ist ganz einfach! Wenn man die Geschichte mit dem „Schlüssel Jesu“ aufschließt, dh
wenn man den Qualitätsmaßstab Jesu „Barmherzigkeit, Gerechtigkeit, Verlässlichkeit“ (Matthäus 23
Vers 23) auch hier anlegt, kommt man zu einer Beurteilung, die glaubwürdig ist.  Die Geschichte
Jephtahs ist ein wunderbarer und unwiderleglicher Beweis, dass man die Bibel anders gar nicht
auslegen  kann  und  darf!  Aufschlussreich  ist  auch,  wie  WENIG   Ausleger  in  der
Theologiegeschichte die innere Freiheit hatten, diesen Maßstab  kompromisslos auf die trostlose
Geschichte anzuwenden! Deswegen ist Jephtah in der Gemeinde weitgehend  unbekannt . Jephtah
war ein Niemand und er blieb ein Niemand. Seine Geschichte deprimiert und wird gern vergessen.
Die  Reaktion  frommer  Ausleger  zeigt  uns,  wie  viele  von  ihnen  trotz  vollmundiger
Erlösungspropaganda unterschwellig  ein eher  deprimierendes,  ja  zum Teil  bösartiges  Gottesbild
dulden.

Auch im Neuen Testament kommen Gelübde vor. Für Paulus waren Gelübde ein Weg, Vertrauen bei
seinen jüdischen Glaubensgenossen zu bilden. (Apostelgeschichte 18, Vers 18) Wir brauchen nicht
zu zweifeln, dass diese Gelübde in Freiheit und Liebe geschahen und Segen bringen konnten.

Etwas anders verhält  es sich mit der Ermahnung des Paulus in Bezug auf Ehelosigkeitsgelübde
junger Frauen: „Jüngere Witwen aber weise ab; denn wenn sie sich wegen ihres Begehrens von
Christus abwenden, so wollen sie heiraten.  Sie stehen dann unter dem Urteil, dass sie die erste
Treue gebrochen haben“ (1.Timotheusbrief  5, Vers 11). So lautet die Übersetzung Luthers. Aus ihr
kann  man  eigentlich  nur  schließen,  dass  der  Bruch  eines  Ehelosigkeitsversprechens  für  einen
Christen  gleichbedeutend  ist  mit  dem  Abfall  von  Christus  und  mit  Festhalten  an  Sünde  und
Treulosigkeit. Der Abfall von Christus wird nicht vergeben – das Schicksal solcher Menschen wäre
unausweichlich die ewige Verdammnis.

Hier hätten wir eine ähnliche Situation wie bei Jephtah, denn Paulus betont ausdrücklich, dass er
solche Versprechen für unvernünftig und unzumutbar hält. Müsste sich jetzt jemand aufgrund seiner
Dummheit lebenslang zu quälender Ehelosigkeit zwingen, um im Himmel anzukommen, so hätten
wir hier ganz klar den Beweis vor uns, dass das Tun doch erheblich zur Erlösung beiträgt und dass
es Gott vor allem  völlig gleichgültig ist, ob das Tun mit dem Motiv der Liebe oder dem der Angst
geschieht.

Der Wortsinn ergibt also keinen Sinn. Deswegen ist die wortwörtliche Übersetzung dahingehend zu
ergänzen, dass der Verdienstgedanke sicher ausgeschlossen ist. Gut gelungen ist das zum Beispiel in
der Neuen Evangelistischen Übersetzung: „Nimm keine jüngeren Witwen in das Verzeichnis auf.
Denn das Verlangen nach einem Mann kann bei ihnen dazu führen, die Verpflichtung zu vergessen,
die sie Christus gegenüber eingegangen sind, als sie sich ins Verzeichnis aufnehmen ließen. Dann
wollen sie wieder heiraten und ziehen sich den Vorwurf zu, ihrem vorher gegebenen Versprechen
untreu geworden zu sein“ (1.Timotheusbrief  5, Verse 11-12).

Hier  geht  es  also nur  um den üblen  Eindruck,  den  ein  Bruch des  Versprechens  bei  Menschen
hinterlässt. Die Beziehung zu Gott ist nicht gefährdet.

Ebenso wie bei der Frage der christlichen Schiedsgerichtsbarkeit und der Frage, ob Frauen in der
Gemeinde reden dürfen, haben wir es hier wieder mit der gelegentlich unklaren Ausdrucksweise
des Apostels zu tun.

Unüberlegte Versprechen, die nicht gehalten werden können, können zu lebenslanger Belastung des
Gewissens und zur Befürchtung führen, unter Gottes Fluch zu stehen. Wem ist damit gedient? Der



Ehre Gottes?

Leider hängen nicht wenige Bibellehrer sklavisch am Wortlaut. Oder sie reagieren auf die Jephtah-
Geschichte  mit  betretenem  Schweigen.  Frage:  Einfach  nicht  daran  denken?  Frage:  Ist  ein
Bibellehrer hier Bibellesern keine klare Auskunft schuldig? Gibt es keine, obwohl Paulus betonte (2
Timotheusbrief   3,  Vers  16),  dass  „alle  von Gott  inspirierte  Schrift  nützlich  ist  zur  Lehre,  zur
Zurechtweisung,  zur Besserung, zur Erziehung in der  Gerechtigkeit?“ Frage:  Worin besteht  der
Nutzen der Jephtah-Geschichte ? Frage: Muss man sich dann wundern, wenn manche der von ihnen
belehrten Gläubigen große Mühe haben, sich von werkgerechter Depression zu lösen? 

12.Kapitel:   Die ommentierte Quelle A:   Der Kanon Muratori

Der  Kanon  Muratori  stammt   aus  dem  2.Jahrhundert  nach  Chr.  und  ist  eines  der  ältesten
überlieferten  Verzeichnisse  aller  neutestamentlichen  Schriften,  die  damals  von  Christen  als
inspiriert und zur Bibel gehörig eingeschätzt wurden. 

Interessant ist,  das der von Luther aus nachvollziehbaren Gründen als  fehlerhaft bzw. apokryph
eingestufte  Brief  an  die  Hebräer  nicht  in  der  Auflistung  enthalten  ist.  Auch  fehlen  noch  der
Jakobusbrief, der dritte Brief des Johannes sowie beide Briefe des Petrus. Ebenso interessant ist,
dass eine dem Petrus fälschlicherweise zugeschriebene Offenbarung in diese Liste aufgenommen
ist, ein sadistisches Machwerk, das später – gottlob – wieder aus dem biblischen Kanon entfernt
wurde.

Hier folgt der Text:

Dieser Arzt Lukas hat es nach Christi Himmelfahrt (Auferstehung?), da ihn Paulus als des Weges
(der Lehre) Kundigen herangezogen hatte, unter seinem Namen nach (dessen) Meinung verfasst.
Doch hat  auch er  den Herrn nicht  im Fleische gesehen,  und daher  beginnt  er  so,  wie es ihm
erreichbar war, auch von der Geburt des Johannes an zu erzählen. Das vierte der Evangelien, des
Johannes, (einer) von den Jüngern. Als ihn seine Mitjünger und Bischöfe aufforderten, sagte er:
Fastet mit mir von heute ab drei Tage, und was einem jeden offenbart werden wird, wollen wir
einander  erzählen.  In  derselben Nacht  wurde dem Andreas,  einem der  Apostel,  offenbart,  dass
Johannes in seinem Namen, indem alle (es) überprüfen sollten, alles niederschreiben sollte. Und
deshalb, wenn auch verschiedene Anfänge (oder: Tendenzen?) in den einzelnen Evangelienbüchern
vorgetragen werden, trägt es doch für den Glauben der Gläubigen nichts aus, da durch den einen
und führenden  (anfänglichen?) Geist in allen alles erklärt ist: über die Geburt, über das Leiden,
über  die  Auferstehung,  über  den Verkehr mit  seinen Jüngern und über seine doppelte  Ankunft,
erstens verachtet in Niedrigkeit, was geschehen ist, zweitens herrlich durch königliche Macht, was
noch geschehen wird. Was Wunder also, wenn Johannes so sich gleichbleibend das Einzelne auch
in seinen Briefen vorbringt, wo er von sich selbst sagt: Was wir gesehen haben mit unseren Augen
und  mit  den  Ohren  gehört  haben  und  unsere  Hände  betastet  haben,  das  haben  wir  euch
geschrieben. Denn damit bekennt er (sich) nicht nur als Augen- und Ohrenzeuge, sondern auch als
Schriftsteller alle Wunder des Herrn der Reihe nach. 

Die  Taten  der  Apostel  aber  sind  in  einem  Buche  geschrieben.  Lukas  fasst  für  den  ‚besten
Theophilus‘ zusammen, was in seiner Gegenwart im einzelnen geschehen ist, wie er das auch durch
Fortlassen des Leiden des Petrus einsichtig macht, ebenso durch (das Weglassen) der Reise des
Paulus, der sich von der Stadt (Rom) nach Spanien begab. 

Die Briefe aber des Paulus, welche es (d. h. von Paulus) sind, von welchem Orte und aus welchem
Anlass sie geschrieben sind, erklären das denen, die es wissen wollen, selbst. Zuerst von allen hat



er an die Korinther, (denen) er die Häresie der Spaltung, sodann an die Galater, (denen) er die
Beschneidung untersagt, sodann an die Römer, (denen) er darlegt, dass Christus die Regel der
Schriften und ferner ihr Prinzip sei, ausführlich geschrieben. Über sie müssen wir einzeln handeln,
da  der  selige  Apostel  Paulus  selbst,  der  Regel  seines  Vorgängers  Johannes  folgend,  mit
Namensnennungen nur an sieben Gemeinden schreibt in folgender Ordnung: an die Korinther der
erste (Brief), an die Epheser der zweite, an die Philipper der dritte, an die Kolosser der vierte, an
die Galater der fünfte, an die Thessalonicher der sechste, an dir Römer der siebente. Aber wenn
auch  an  die  Korinther  und  an  die  Thessalonicher  zu  ihrer  Zurechtweisung  noch  einmal
geschrieben wird, so ist doch deutlich erkennbar, dass eine Gemeinde über den ganzen Erdkreis
verstreut ist. Denn auch Johannes in der Offenbarung schreibt zwar an sieben Gemeinden, redet
jedoch  zu  allen.  Aber  an  Philemon einer  und  an  Titus  einer  und  an  Timotheus  zwei, aus
Zuneigung und Liebe (geschrieben), sind doch zu Ehren der katholischen Kirche zur Ordnung der
kirchlichen Zucht heilig gehalten. Soweit der Kanon Muratori.

Jetzt mache ich einmal eine Pause mit Zitieren und rufe in Erinnerung, welche Schriften bisher vom
Kanon Muratori als inspiriert aufgezählt worden sind.  Er beginnt mit dem Evangelium des Lukas
und dem des Johannes. Da Johannes als viertes Evangelium bezeichnet wird, ist wohl der Anfang
des  Kanons,  der  das  Matthäus-  und  das  Markusevangelium  nannte,  verlorengegangen.  Wegen
diesem unvollständigen Anfang spricht man auch vom „Muratori-Fragment“. Nach den Evangelien
wird das Buch der Taten der Apostel, also die Apostelgeschichte genannt. Dann folgend die Briefe
des Paulus in etwas anderer Reihenfolge, als sie heute in der Bibel enthalten sind: Römerbrief, zwei
Korintehrbriefe,  Galaterbrief,  Epheser, Kolosser 2 Thessalonicherbriefe, Philemonbrief, dann die
zwei Pastoralbriefe an Timotheus und einer an Titus. Dann wird das Buch der Offenbarung des
Johannes genannt. Erst nach dem Block der Paulusbriefe werden Briefe anderer Autoren genannt.
Hören wir, was dazu der Kanon Muratori sagt: 

Es läuft auch (ein Brief) an die Laodicener, ein anderer an die Alexandriner um, auf des Paulus
Namen gefälscht für die Sekte des Markion und anderes mehr, was nicht in die katholische Kirche
aufgenommen werden kann; denn Galle mit Honig zu mischen, geht nicht an. Ferner werden ein
Brief des Judas und zwei mit der Aufschrift (oder: zwei des oben erwähnten) Johannes in der
katholischen  Kirche  gehalten  und  die  Weisheit,  die  von  Freunden  Salomos  zu  dessen  Ehre
geschrieben ist. Auch von Offenbarungen nehmen wir nur die des Johannes und  DES PETRUS
an, welche EINIGE von den Unsrigen nicht in der Kirche verlesen wissen wollen.  

Soweit der Kanon Muratori. Frage: was fällt auf? es wird nur noch eine einzige nicht-paulinische
Schrift erwähnt, die in den Kanon hineingehört: der Brief des Judas. Ansonsten fehlen die Briefe
des Petrus,  des Jakobus und der Hebräerbrief.  Das Buch der  Weisheit  Salomos,  das später  den
sogenannten Apokryphen zugeordnet wird, taucht hier noch als Bestandteil des neuen Testamentes
auf. Sehr aufschlussreich ist die Tatsache, dass dieser Abschnitt zu guter Letzt noch die  angebliche
Offenbarung des Petrus als inspirierte Schrift erwähnt, die von der Mehrheit der Christen damals als
glaubwürdiges und verbindliches Wort Gottes  eingeschätzt wird. Im folgenden Abschnitt werden
weitere Schriften genannt, die die Aufnahme in den Kanon nicht geschafft haben. Lassen wir den
Kanon Muratori noch einmal selber sprechen.

Den Hirten  aber  hat  ganz  vor  kurzem zu  unseren  Zeiten in  der  Stadt  Rom  (kein  Zeuge  der
Urgemeinde, sondern) Hermas verfasst, als auf dem Thron der Kirche der Stadt Rom der Bischof
Pius, sein Bruder, saß. Und deshalb soll er zwar gelesen werden, aber öffentlich in der Kirche dem
Volk verlesen werden kann er weder unter den Propheten, deren Zahl abgeschlossen ist, noch unter
den Aposteln am Ende der Zeiten. Von Arsinous aber oder Valentin und Miltiades (?) nehmen wir
überhaupt nichts an, die auch ein neues Psalmenbuch für Markion verfasst haben zusammen mit
dem Kleinasiaten Basilides, dem Stifter der Kataphryger.“ Soweit der Kanon Muratori. 



Es fehlt also die Angabe des Hebräerbriefes. Offensichtlich war dieser Brief schon in frühester Zeit
sehr umstritten. Ebenso aufschlussreich ist die Einschätzung der angeblichen und heute vergessenen
OFFENBARUNG  DES  PETRUS als  inspiriertes  Wort  Gottes  durch  die  Mehrzahl  (!)  der
Gläubigen  damals.   Das  ist  ein  deutlicher  Hinweis  darauf,  dass  sich  die  christliche
Glaubensgemeinschaft der Erpressung mit der Höllenstrafe schon sehr früh bedenkenlos bediente.
So  gesehen  hätte  eigentlich  auch  der  Hebräerbrief  in  dieser  Auflistung  nicht  gestört.  Wer  den
Hebräerbrief  genau liest,  stellt  fest,  dass  er  Angst  vor  ewiger  Höllenqual  ebenso hemmungslos
fördert wie die Petrusoffenbarung.  

Durch den letzten Absatz des Kanon Muratori erhalten wir noch eine sehr wichtige Information.
Dort wird eine „vor kurzem verfasste“ Schrift namens „Hirte des Hermas“ erwähnt. Hermas, der
Verfasser, war der Bruder des damaligen Bischofs von Rom, Pius I. Dieser amtierte von 142–155
n. Chr. Durch diese Zeitangabe ist eine sehr genau Datierung des Kanon Muratori möglich. Somit
wurde dieses Kanonverzeichnis  110 oder gar  120 Jahre nach der  Kreuzigung Jesu geschrieben.
Wenn wir etwa 30 Jahre für eine Generation zur Zeit Jesu ansetzen, so entspricht das 3,5 bis 4
Generationen. Das waren Menschen wie du und ich, die Jesus gar nicht mehr persönlich kannten,
und sich vom  ursprünglich mündlichen Evangelium hinweg schon ein gutes Stück in Richtung
Werkgerechtigkeit entfernt hatten. Deshalb haben sie Texte auch gar nicht mehr an diesem Maßstab
geprüft, so wie es Paulus im Galater 1, Vers 8 gefordert hatte. Andernfalls hätten sie die unsägliche
„Offenbarung des Petrus“ nicht zeitweise in den Kanon aufgenommen.

13.Kapitel:  Kommentierte Quelle B:   Die angebliche „Enthüllung“ des Petrus

Unter  der  Bezeichnung  „Offenbarung  des  Petrus“  wird  von  dem  ältesten  frühchristlichen
Verzeichnis des biblischen Kanons (Kanon Muratori) eine Schrift aufgeführt, die nach Einschätzung
der Mehrheit (!) der Gläubigen damals in die  Heilige Schrift hinein gehörte, genauer:  sie wurde in
diesem Schriftstück mit den Worten kommentiert; „von der MANCHE von uns nicht wollen, dass
sie in der Gemeinde gelesen wird“. Heute will es wohl keiner mehr!

Der Mittelteil des Textes schildert in einer ausführlichen, genüsslich-sadistischen und kindischen
Weise die Qualen der Hölle, die für bestimmte Sünden zu erwarten sind. Ähnliche Vorstellungen
haben dann die Gedankenwelt des Mittelalters bestimmt und auch u.a. in Dantes „Inferno“ Eingang
gefunden. 

Nun der schauerliche Text:

Und indem er auf dem Ölberg saß, traten zu ihm die Seinigen, und flehten ihn an und baten ihn:
Sage uns doch, was die Zeichen deiner Wiederkehr und des Endes der Welt sind, damit wir die Zeit
erkennen und und die unterweisen können, die nach uns kommen ….

Und alle werden sehen, wie ich auf der Wolke komme und dass die Engel Gottes neben mir sitzen
werden auf dem Thron meiner Herrlichkeit zur Rechten meines himmlischen Vaters. Er wird eine
Krone auf mein Haupt setzen. Sobald das die Völker sehen, werden sie weinen. ….Und es wird
vergolten werden einem jeden nach seinem Tun. …. Die Übeltäter, Sünder und Heuchler jedenfalls
werden in den Tiefen ewiger Finsternis gefangen sein, und ihre Strafe ist das Feuer. Engel bringen
ihre  Sünden  herbei;  und  bereiten  ihnen  einen  Ort,  wo  sie  für  immer  bestraft  werden,  je
nachdem,was sie gesündigt haben.   …. An ihrer Zunge, mit der sie den Weg der Gerechtigkeit
gelästert  haben,  wird  man  sie  aufhängen.  …  Und  da  ist  eine  große  volle  Grube,  in  die  alle
gelangen, die die Gerechtigkeit verleugnet haben und jetzt durch Strafengel angezündet werden. 

Und hier sind zwei Weiber, die man an ihren Haaren aufhängt.  Auch sie werden in die Grube



geworfen. Das sind die, welche sich Haarflechten gemacht haben nicht zur Schaffung des Schönen,
sondern um sich zur Hurerei zu wenden und um Männerseelen zu  verderben. Und die Männer, die
sich mit ihnen in Hurerei niedergelegt haben, hängt man an ihren Schenkeln an diesen brennenden
Ort, und sie sagen untereinander: Wir haben nicht gewusst, dass wir in die ewige Qual  kommen
werden. Und die Mörder und die mit ihnen gemeinschaftliche Sache gemacht haben, wirft man ins
Feuer, an einen Ort, der angefüllt ist mit giftigen Tieren, und sie werden gequält ohne Unterlass, …
und ihr Gewürm ist so zahlreich wie eine finstere Wolke. 

Der Engel Ezrael bringt die Seelen der Getöteten herbei; und sie sehen die Qual derer, die sie
getötet haben, und sie sagen untereinander: Gerechtigkeit und Recht ist das Gericht Gottes. Denn
wir haben es zwar gehört, aber nicht geglaubt, dass wir an diesen ewigen Gerichtsort kommen
würden. Und bei dieser Flamme ist eine große und sehr tiefe Grube, und es fließen von überall her
schauderhafte Ausflüsse hinein. 

Und  die  Weiber,  welche  ihre  Kinder  abtreiben  und  das  Werk  Gottes,  das  er  geschaffen  hat,
verderben,  stecken  bis  an  den  Hals  darin  und  werden  bestraft  mit  großem  Schmerz.  Ihnen
gegenüber ist ein anderer Ort, wo ihre Kinder sitzen; aber nun wieder lebendig, und sie schreien zu
Gott. Und Blitze gehen aus von diesen Kindern, welche die Augen derer durchbohren, die sie durch
Hurerei umkommen ließen. Andere Männer und Weiber stehen nackt oberhalb davon. Und ihre
Kinder stehen hier ihnen gegenüber an einem Ort des Entzückens. Und sie seufzen und schreien zu
Gott wegen ihrer Eltern: Das sind die, welche uns vernachlässigt und verflucht und deine Gebote
übertreten haben. Sie töteten uns und fluchten dem Engel, der uns geschaffen hatte, und hängten
uns auf. Sie enthielten das Licht, das du für alle bestimmt hast, uns vor. Die Milch ihrer Mütter, die
aus ihren Brüsten fließt, gerinnt und stinkt. Und und aus der Milch gehen fleischfressende Tiere
hervor, die sich gegen sie wenden sich und  sie mit ihren Männern in Ewigkeit quälen, weil sie
verlassen haben das Gebot Gottes und ihre Kinder getötet haben. Und ihre Kinder wird man dem
Engel Temlakos geben. Und die sie getötet haben, wird man ewig quälen, weil Gott es so will. …Ein
zorniger  Geist  quält  sie  mit  jeglicher  Strafe,  und  nimmer  schlafendes  Gewürm  frisst  ihre
Eingeweide. 

Das sind die Verfolger und Verräter meiner Gerechten.  Und bei denen, die hier waren, andere
Männer und Weiber, die kauen ihre Zunge, und man quält sie mit glühendem Eisen und verbrennt
ihre Augen, weil sie gelästert und an meiner Gerechtigkeit gezweifelt haben. Anderen Männern und
Weiber haben betrogen, dafür schneidet man ihnen die Lippen ab, und gießt Feuer in ihren Mund
und in ihre Eingeweide. Das sind die, welche die Märtyrer mit Lügen getötet haben. 

Und an einem nahen Orte steht eine Säule, die spitzer ist als Schwerter. Man kleidet Männer und
Weiber in schmutzige Lumpen und wirft sie darauf, damit sie unerträgliche Qual erleiden. Das sind
die, welche vertrauen auf ihren Reichtum und Witwen und die Witwen und Waisen verachtet haben. 

Und an einem anderen Ort stürzt man Männer und Weiber, die Zins genommen haben, in eine
Grube voll Ausscheidungen hinein bis an die Knie.  Und andere Männer und Weiber, die Götzen
gedient haben, stürzen sich selbst von einer Höhe herunter und kehren wieder zurück und laufen,
und Dämonen treiben sie an. … auf diese Weise werden sie in Ewigkeit  gequält. 

Dabei sind auch die Männer, die wie Weiber sich untereinander befleckt haben.  Und bei jenem
Abhang war ein Ort, erfüllt von dem mächtigsten Feuer. Und dort standen Männer, welche sich mit
ihren  eigenen  Händen  Bilder  an  Stelle  Gottes  geschnitzt  hatten.  Und  bei  jenen  waren  andere
Männer und Frauen, welche glühende Ruten hatten und einander schlugen und nie Ruhe hatten von
dieser Qual. Und nahe bei jenen waren wieder andere Frauen und Männer, welche gebrannt und im
Feuer gewendet und gebacken wurden, weil sie den Weg Gottes verlassen hatten. …. 



Weiter bringt der Engel Ezrael Kinder und Jungfrauen, um ihnen die Bestraften zu zeigen. Sie
werden bestraft mit Schmerz und Aufhängen und vielen Wunden, die ihnen fleischfressende Vögel
beibringen. Das sind die, welche trauen auf ihre Sünde, ihren Eltern nicht gehorsam sind, und die
Lehre ihrer Väter nicht befolgen und, die älter sind als sie, nicht ehren.  

Bei ihnen sind Jungfrauen, deren  Fleisch auseinandergerissen wird. Das sind die,  welche ihre
Jungfrauenschaft nicht bewahren bis dahin, wo sie in die Ehe gegeben werden. 

Und die Sklaven, welche ihren Herren nicht gehorsam gewesen sind, werden gequält, indem sie
ruhelos ihre Zunge zerkauen müssen. Dies ist ihr Gericht für ewig. 

Und  dort  sind  auch  blinde  und  stumme  Männer  und  Weiber,  deren  Gewand  weiß  ist.
Zusammengepfercht  fallen  sie  auf  Kohlen  nicht  verlöschenden  Feuers.  Das  sind  die,  welche
Almosen  geben  und  sagen:  Wir  sind  gerecht  vor  Gott,  während  sie  doch  nicht  nach  der
Gerechtigkeit getrachtet haben. ….alle Gerichteten zieht es herab mitten hinein in einen Bach, der
mit Feuer gefüllt ist. Eszrael stellt dort Feuerräder auf, an denen Männer und Weiber, die Zauberei
begangen haben, aufgehängt werden. ….. 

Es ist  schon sehr erstaunlich,  dass dieses sadistisch-kindische Machwerk von der  Mehrheit  der
Gläubigen als „inspirierte Offenbarung“ eingeschätzt wurde.  Bemerkenswert auch die kritiklose
Bejahung der Sklaverei. Das ist schon ein übler Witz:  Sklaven, die sich nicht weiter ausbeuten
und  willkürlich  bestrafen  lassen  wollen,  werden  mit  Androhung  ewiger  Folter  auf  Linie
getrimmt. Welch geschichtlicher „Weitblick“! Und doch war es möglich, dass dieser scheinheilige,
perverse  und  auf  erbarmungslose  Einschüchterung  zielende  Schwachsinn  den  größten  Teil  der
Christenheit beeindrucken und sogar zeitweilig Kanonstatus erlangen konnte.

Die „Offenbarung des Petrus“ gehörte zunächst zum Kanon der römischen Kirche, wurde aber in
der dritten Synode von Karthago 397 daraus ausgenommen.  Gott sei Dank!

 [ENDE DES TEXTES] 


	5.Kapitel: Haben wir Angst vor Fragen, die gestellt werden müssen?

